## GOVERNMENT OF INDIA

# DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

## CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

AC

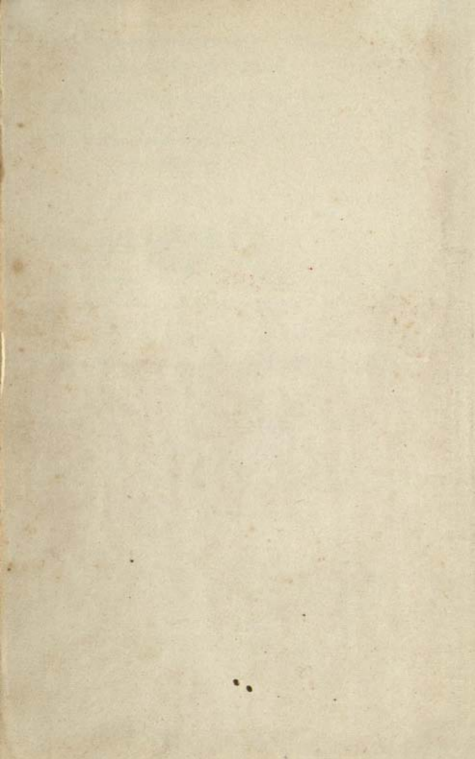
28398

CLASS 294.553

CALL NO. MU

D.G.A. 79.



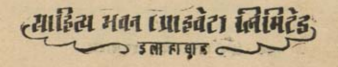


# श्री गुरु ग्रंथ-दर्शन

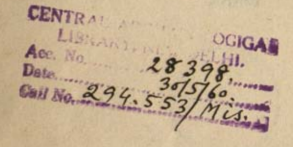
28398

डॉ॰ जयराम मिश्र, एम. ए., एम. एड., पी-एच. डी. श्रध्यच, हिन्दी विभाग, ग्रयमाल डिग्री कालेज, इलाहाबाद





### श्राठ रुपये मात्र



मुद्रक : हिन्दी साहित्य प्रेस, इलाहाबाद

# भूमिका

सिखों के धर्मप्रनथ 'गुरुप्रनथ साहिब' के अंतर्गत प्रवाहित होने वाली विशिष्ट विचारधारा को मलीभाँति समक पाने में लोग अपने को बहुत दिनों से असमर्थ मानते आये हैं। इसके कारण, सिखधर्म के विषय में विशेषकर त्रनेक पाश्चास्य विद्वानों की घारणा प्रायः भ्रांतिपूर्ण, ऋयवा कभी-कभी सर्वथा विपरीत तक बन जाती रही है। श्राज से कई वर्ष हुए डॉ॰ विल्सन ने सिखधर्म का एक परिचय देते समय कहा था, "इस रूपरेखा द्वारा, जो वस्तुत: अधुरी भी कही जा सकती है, पता चलेगा कि सिखधम को हम, बड़ी कठिनाई से किसी 'धार्मिक विश्वास' की श्रेगी में रख सकते हैं। नानक श्रीर उनके सहधर्मी कवियों की रचनात्रों में जो, सृष्टिकर्ता एवं विश्व के मूलाधार तथा दिव्य संरक्षक एवं पालनकर्त्ता के विषय में एक अनिश्वयात्मक भावना काम करती है, वह उसे कवियों की शैली में, केवल श्ररूप, श्रकाल एवं निर्विशेष मात्र स्वीकार कर लेती प्रतीत होती है जिस कारण इस उसे किसी कवि-कल्पना से भिन्न नहीं ठहरा सकते।" इसी प्रकार इसके अनंतर एक अन्य योक्पीय लेखक हीलर ने भी, लगभग ऐसे ही प्रसंग में कहा है, "जिस बात के कारण 'प्रन्य के उपदेशों में कोई सर्जनात्मक शक्ति नहीं श्रा पाती वह उसमें लिखत होने वाले धर्म को एक मिश्रित संप्रदाय का रूप दे देना है। यह एक ऐसी वृत्ति का परिचायक है जो, देववाद एवं सर्वात्मवाद, ईश्वरीय पुरुपवाद एवं अपुरुपवाद तथा परमेश्वर द्वारा इमा कर दिये जाने में इद विश्वास ग्रीर निर्वाण के प्रति उत्कट ग्रामिलापा के बीच बराबर दोलायित सी होती रहा करती है।"2

our Murillo Read March del stelle an Willeld

इस प्रकार के कतिपय लेखकों ने 'गुरु प्रन्थ' के विषय में स्वयं खिख-धर्म वालों तक के अज्ञान की चर्चा की है। एक अन्य पाश्चात्य विद्वान का कहना है, ''खिखधर्म के अनुयायी 'प्रन्थ' को अपने लिए अंतिम प्रमाण

२. हीलर : दी गास्पेल श्रव् साधु सुन्दर सिंह, पृष्ट २५-३६

१. एच० एच० विल्सन : सिविल ऐगड रिलीजियस इंस्टीट्य शंस अव् दी सिस्स; जर्नल अव् दी रायल पृशियाटिक सोसायटी, खण्ड १ (१८१८)

माना करते हैं। परन्तु वस्तुतः वे इस पुस्तक के प्रांत उपेज्ञा का ही भाव रखते हैं और उनमें से कम से कम ६० प्रतिशत को अपने पवित्र धर्मप्रन्थों के विषय का कोई ज्ञान नहीं रहता।" मेकालिफ ने भी इस बात को एक दूसरे ढंग से कहा है तथा इस सम्बंध में यह भी बतलाया है कि उसका वास्तविक कारण क्या हो सकता है। एक बार भाषण देते समय उन्होंने सिलधर्म के अनुयायियों के विषय में कहा था, "मुक्ते यह बात खेद के साथ स्वीकार करनी पड़ती है कि सिखों में से अधिकांश का आचरण अपने धार्मिक नियमों से नितांत भिन्न दीख पहता है। जिस भाषा में उनके धर्म अन्य की रचना हुई है उसके जानकार आजकल सारे विश्व में कदाचित् २५ से अधिक न मिलेंगे और यह संख्या भी अत्यक्ति हो सकती है।" अ अपने इस कथन को उन्होंने फिर, श्रामी पुस्तक 'दि सिख रिलिजन' की 'भूमिका' जिखते समय दोहराया है और 'गुरु प्रन्थ' के अनुवाद की कठिनाइयों के प्रसंग में, लिखा है कि इसकी ठीक प्रकार से व्याख्या करने वाले यथेष्ट संख्या में नहीं मिलते तथा ''यह कहना भी कदाचित् अतिशयोक्ति न होगा कि ऐसे लोग दुनिया में १० से अधिक न होंगे।" उन्होंने वहाँ पर यहाँ तक कह डाला है, "इस प्रकार, 'प्रन्य साहिब' विश्व के समस्त प्रन्थों में चाहे वे पवित्र सममे जाते हों अथवा अधार्मिक ही क्यों न हो, कदाचित् सबसे अधिक दुर्बोध सिद्ध होगा श्रीर इसी कारण इसके कार्य विषय के प्रति इतना व्यापक अशान भी दीख पड़ता है।"

मेकालिफ का यह कथन उनके व्यक्तिगत अनुभव पर आधारित या और यह उस समय किया गया या जब उन्हें अपना 'गुरु प्रनथ' विषयक अनुवाद-कार्य करते समय, उपयुक्त साधन उपलब्ध नहीं हो रहा या। उन्हें न केवल कोई अञ्छा 'शब्दकोश' नहीं मिल रहा या, अपित जो कुछ ऐसी सामग्री मिल पाती थी उसमें भी पर्याप्त मतभेद अथवा संदेह तक की गुंजायश रहा करती थी। जो 'गियानी' वा इसके विशेषश समक्ते जाने

मानियर विलियम्स : ब्राह्मनिज्म ऐगड हिदुइङ्म ऋदि, एष्ठ १६७

४. एम० ए० मेकालिफ् : दी सिख रिलीजन, जर्नेल अव् दी युनाइटेड सर्विस क्लब शिमला, १९०३

प् एम० ए० मेकालिक : दी सिख रिजीजन, आक्स फोर्ड, १६०६ इंट्रोडक्शन, पृष्ठ ६

वाले उन्हें मिलते ये वे भी इसके वर्ण्य विषय का आश्रय अपनी स्थानीय बोली में ही प्रकट कर पाते जिसका समझना एक विदेशी के लिए अत्यंत कठिन था। इसके सिवाय उनका कहना है, "ऐसा कोई व्यक्ति बड़ी कठिनाई से मिलता है जो सिख धर्म के अन्यों का विश्रद अनुवाद कर सकता है। जो संस्कृत का पंडित मिलेगा उसे फ्रारसी एवं अरबी का ज्ञान नहीं और जो फ्रारसी एवं अरबी का जानकार है उसे संस्कृत वाले शब्दों की अभि-ज्ञता नहीं है । जो व्यक्ति हिंदी जानता है उसे मराठी का परिचय नहीं स्त्रीर जो, इसी प्रकार, मराठी जानता है वह पंजाबी और मुल्तानी से परिचित नहीं रहा करता।" इस प्रकार के विचार उन लोंगों ने भी व्यक्त किये हैं जिन्होंने 'गुरु प्रन्य साहिब' की बातों को एक जिज्ञास बनकर समझने की चेध्टा की है। तदनुसार एक अन्य लेखक का भी कहना है. "अविकारिक 'श्रादि ग्रन्थ' एक भारी भरकम पोथी है जो तील में २६ पींड होगी और जिसमें लगभग १५ सहस्र पृष्ठों के अंतर्गत १० लब शब्द तक पाये जा सकते हैं ये १० लब्ब शब्द शब्द भी 'ग्रन्थ' की भ्रमात्मक पहेली बने बिखरे पड़े हैं जिन्हें किसी निहित रहस्य का पता लगाने के पहले, उचित ढंग से बिठा लेना आवश्यक होगा।" इस लेखक ने ऐसी कठिनाइयों का 'प्रन्थ' की गुरुमुखी लिपि के कारण, बढ़ जाना माना है। इसने यह भी अनुमान किया है कि कई स्थलों पर, उसके भावों को मलीमाँति समकते में, पद्यों के गेय होने तथा उनके विभिन्न छुँदी के कारण भी, बड़ी बाधा पहुँचती है। इधर खालसा ट्रैक्ट सोसायटी अमृतसर ने 'श्री गुरू ग्रन्थ कोश' के प्रथम संस्करण का प्रकाशन १८६६ ई० से ही कर दिया है।

'गुर प्रन्थ' के ग्रन्थयन में एक बहुत बड़ी कठिनाई यह भी रहती रही है कि उसके पूज्य धर्म प्रन्थ होने के कारण, सबके लिए उसका स्वयं पढ़ खेना तक मुलभ न था श्रीर जो कुछ ज्ञान उसके विषय में प्राप्त किया जा सकता था वह दूसरों के माध्यम से हुआ करता था, जिस कारण उस

६ एम० ए० मेकालिफ : दी सिख रिलीजन, आक्सफोर्ड, १६०६ इंट्रोडक्शन, पृष्ठ ६

७. सी० एच० लोचलिन : दि सिस्स ऐगड देगर बुक, जलनऊ १६४६ पृष्ठ २६

पर यथोचित चितन और मनन करने का प्राय: अवसर भी नहीं मिल पाता था। कहते हैं कि जब जर्मन पादरी डॉ॰ टम्प 'इ एडिया अ फिस दारा नियुक्त होकर 'आदि अन्य' का अनुवाद करने के लिए अमृतसर आये तो उनकी सहायता के लिए श्रंग्रेज शासकों ने स्थानीय सिख विद्वानों को श्रामंत्रित कर दिया। परंत संप्रदायिक बंधनों के कारण, उसे कोई भी सिख 'गियानी' उस समय यथेष्ट संकेत न दे सका । श्रंत में, उसे 'ग्रंथ' को म्यूनिख ले जाना पड़ा जहाँ पर श्रानेक जर्मान पंडितों के गंभीर श्रध्ययन एवं श्रध्यवसाय के फलस्वरूप ही, कुछ किया जा सका। इस प्रकार की बाधा साधारस्वत: उन सिखों के मार्ग में भी ब्या जाती थी जो, 'प्रन्थ' की भाषा से न्यूनाधिक परिचित होते हुए भी, उसके निकट नहीं जा पाते थे। उसके पुजारियों द्वारा दर से ही पाठ किये जाते समय, उसकी वेवल अधुरी वार्ते ही ग्रह्ण कर पाते थे। उन्नीसवीं ईसवी शती के चतुर्थ चरण में कदाचित् पहले पहल, 'गुरु ग्रन्थ' का मुद्रित संस्करण विस्तृत टीकान्त्रों के साथ प्रकाशित हुन्ना श्रीर उस समय भी उसका वही रूप सबके सामने ह्या सका जो, सांप्रदायिक विचारी वाले सिख 'गियानियों' के आदर्शानुरूप हो सकता था। अतएव जो लोग उसमें निहित बातों पर स्वतंत्र रूप से विचार करना चाहते थे उनके सामने मतभेदों की एक समस्या भी खड़ी हो गई।

श्राश्चर्य की बात है कि उक्त प्रकार की सांप्रदायिक भावनाजन्य बाधाओं तथा भाषा एवं कथन-शैली विषयक विविध कठिनाइयों के रहते हुए भी, डॉक्टर विल्सन एवं हीलर जैसे विदेशी लेखकों को अपनी 'गुरु प्रन्थ' सम्बंधी जानकारी में कैसे सफलता मिल सकी ? किस प्रकार उसके आधार पर यदि एक ने सिल धर्मानुसार ईश्वर को कोरी 'कवि-कल्पना' की संशा दी तो दूसरे ने भी उसी प्रकार, उसमें निहित विचारों के सहारे किसी विचित्र 'मिश्रित संप्रदाय' की रूपरेखा का अनुमान कर लिया ? ऐसा लगता है कि वे लोग 'गुरु प्रन्थ' का अनुशीलन स्वयं न कर सके, न इसी कारण, उसके विषय में अपना कोई निश्चित मत निर्धारित कर सके। जो बातें इन्हें दूसरों से सुनी-सुनायी, अथवा अन्यत्र उद्धृत रूपों में मिली उन्हीं को पर्याप्त एवं प्रामाणिक मानकर, इन्होंने अपना निर्णय दे दिया और इस ओर कदाचित् कुछ भी ध्यान देने की चेध्टा नहीं की कि इसके कारण कितनी भ्रांति फैल जा सकती है। किसी प्रन्थ को समझने की चेध्टा करते समय विभिन्न कठिनाइयों का अनुभूव करना तथा उसके कारण मूल कर

जाना एक बात है, किंतु ऐसा भी न करके केवल 'तिरछी राह' से गंतव्य तक पहुँच जाना और उसका मनमाना परिचय देने लगना उचित नहीं। ऐसा करना कदाचित् किसी व्यक्ति की या तो अटलकवाजी सिद्ध करता है अथवा उसके किसी पूर्वप्रद की स्चना देता है जो ज्ञम्य अथवा बांछनीय नहीं, किर भी ऐसे अध्ययन का एक प्रथक महत्व है।

'गुरु ग्रन्थ' को गुरु नानक तथा उनके 'सहधर्मी कवियां' की रचनाश्री का केवल एक संग्रह-प्रनथ जैसा मानकर इसके स्त्राधार पर तदनुकल परिणाम निकालने लगना पर्याप्त नहीं कहा जा सकता, न यही संतोषप्रद समका जा सकता है कि उसे विभिन्न मत-मतांतरों का कोई 'कोशग्रन्थ' ठहराकर तदनसार उसमें किसी 'मिश्रित संप्रदाय' की खोज की जाय। इस बात को स्वीकार कर लेने के लिए कदाचित कोई भी साधन उपलब्ध नहीं कि जिन संतों की रचनात्रों को उत्तमें स्थान दिया गया है वे या तो कोरे कवि मात्र ये अथवा ऐसे धर्म-प्रचारक ही ये जिन्हें संप्रदाय चलाने की धन रहा करती है। इनके जीवन-चरितों की प्राप्त सामग्री तथा इनकी 'बानियों' से भी केवल इतना ही पता चलता है कि ये अपने समकालीन धार्मिक समाज की गतिविधि से पूर्य संतुष्ट नहीं थे श्रीर ये उसे बहुत कुछ सत्य से दूर जाती हुई भी समझते थे। इन्होंने अपने व्यक्तिगत चिंतन एवं साधना द्वारा इस को हृदयंगम कर लिया था कि, जब तक इम कि ही एक विशिष्ट आध्यात्मिक जीवन के आदर्श को अपने सामने नहीं रख लेवे तथा तदनुकूल व्यवहार भी नहीं करते तब तक ग्रंपने भविष्य के कल्यारा की आशा नहीं कर सकते। इन्होंने ग्रंपने मंतव्यों को स्वयं निजी अनुभृतियों द्वारा स्थिर किया था, ये उन पर अपनी गढरी ब्रास्था रखते थे तथा, उन्हें सर्वथा व्यापक एवं सार्वजनीन भी मानते हए, उनके अनुसार चलने के लिए सब किसी को परामर्श देते रहते थे। श्रतएव, यदि हम इन उपलब्बियों के श्राधार पर विचार करें तो, कह सकते हैं कि कवि की श्रेगी में गिने जाने पर इन्हें अधिक से अधिक 'जीवन दर्शन का कवि' ठहराया जा सकेगा तथा, धर्म-प्रचारक होने की हब्टि से यदि इनके विषय में बतलाना पड़े तो भी इस केवल इतना ही पता दे सकते है कि इन्होंने अपनी ओर से किसी विश्व आध्यात्मिक जीवन के अपनाने का आदर्श मात्र ही रखा होगा।

'गुरु प्रन्य' की श्रिषिकांश रचनाएँ उन सिख गुरुश्रों की हैं जो सीधे गुरु नानक देव की शिष्य-परम्परा में आते' हैं तथा जिन्हें कमशः उन्हीं की

'ज्योति का प्रतिरूप' रहते आने के कारण, 'नानक' संज्ञा द्वारा अभिहित करने भी परिपाटी भी चली आयी है। गुरु नानक देव ने जहाँ तक पता है कभी किसी धर्म वा संप्रदाय-विशेष का आश्रय ग्रहण करने की आवश्यकता का अनुभव नहीं किया, न उन्होंने किसी ऐसे स्पष्ट उद्देश्य को लेकर कार्य किया जिससे किसी पंथ की स्थापना हो । उनके प्रयत्न लगभग उसी प्रकार के ये जैसे संत कबीर द्वारा किये जा चुके ये तथा जिनकी एक विशिष्ट प्रणाली बनती आ रही थी। इसके लिए किन्हीं पूर्वप्रचलित सिद्धांतों में विश्वास रखना अनिवार्य न था, न किसी साधना विशेष के अपनाने का श्रामह था। प्रत्येक व्यक्ति के लिए विचार स्वातंत्र्य का मार्ग प्रशस्त बना था जिसकी सीमा केवल स्वानुमृति के अनुसार ही निर्धारित की जा सकती थी और उस 'स्व' की परिधि के अंतर्गत न केवल विश्व अपित विश्वातीत सत्य का भी समावेश किया जा सकता था। इस प्रकार, ऐसी भावना, स्वभावतः एक अत्यंत उच्च एवं उदात्त आदर्श के प्रति निर्दिष्ट थी जिसे अनिवर्चनीय तक बतलाया जाया था, किंतु जिसके साथ पूर्ण तन्मयता का भाव ग्रह्मा कर सदा व्ययहार करना जीवन का लक्ष्य भी समझा जाता था। यहाँ पर किसी 'धार्मिक विश्वास' के जागत होने की बात न थी, न इन संतों ने उसकी आवश्यकता का ही अनुभव किया। आदर्श एवं व्यवहार (कथनी-करनी) का मेद मिटाकर उन्होंने अपने जीवन में किसी अपूर्व ब्रानंद का ब्रान्भव किया श्रीर उसके विषय में अपने उदगार प्रकट करते समय उनको वाणी में जो रहस्यममता आ गई उसी के कारण हमें वहाँ 'श्रंनिश्चयात्मक भावना' का भ्रम हो जाता है।

ऐसे जीवनादर्श में सभी कुछ आ जा सकता या जिस कारण हम उसे किसी प्रकार अपूर्ण वा एकांगी भी नहीं ठहरा सकते। अतएव यदि हम चाहें तो, उसे सर्वाङ्गीण भी कह सकते हैं तथा उसके लिए की गई साधना को 'सर्वाङ्ग साधना' का नाम देकर उसके अंतर्गत उन सभी धार्मिक प्रयत्नों का समावेश कर सकते हैं जो ऐसे उद्देश्य से किये गए होंगे। वहाँ पर किसी पद्धति-विशेष का बंधन नहीं, न वैसे व्यापक हिंग्डिंगेण के रहते हुए, हमें किसी दर्शन-विशेष की ही अपेचा होगी। ज्ञान, कर्म एवं उपासना कहे जाने वाले तीनों मार्गों में वहाँ पूर्ण सामंजस्य रह सकता है तथा, उस 'अनिर्वचनीय सत्य' को जानने वा समक्षने के लिए, वहाँ पर कोई भी उपयुक्त हिंग्डिंग का कर सकती है। तद्मुनार संतों की इन रचनाओं में यदि हमें कभी देववार, कभी सर्वात्मवाद तथा, इसी प्रकार कभी अन्य ऐसे परस्यर-विरोधी वादों के उदाहरण दीख पढ़ें तो, हमें उसमें कोई आश्र्यं करने का कारण नहीं हो सकता। साधना-पद्धित की संकीर्णता अधवा सद्धांतिक हिंदिकोण की संकुचित वृत्ति केवल वहीं वाधा डाल सकती है, जहाँ अपने लक्ष्य में किसी अपूर्णता की गुंजायश हो, जहाँ उस पूर्णत्व की साद्धात अतुभूत हो सके जिसमें उपनिषद् के शब्दों में, वह (परमतत्त्व) है और यह (सभी कुछ) पूर्ण है तथा पूर्ण से उत्पत्ति होती है और पूर्ण का पूर्णत्व लेकर फिर पूर्ण ही अवशेष भी रह जाता है" वहाँ वैसा प्रश्न ही कहाँ उठेगा ?

'गुर प्रन्य' के स्रंतर्गत जिस प्रकार किसी धार्मिक विश्वास की 'वस्तु' का अभाव है, उसी प्रकार उसमें हमें किसी वैसी 'धार्मिक व्यवस्था' द्वारा विहित उपदेश वा आदेश भी नहीं मिल सकते जो प्रायः प्रत्येक संपदाय में में प्रवृत्तित की गई पायी जाती है तथा जिसका अज्ञरशः अनुसरण करना उसके श्रनुयायियों का पवित्र कर्चन्य हुआ करता है। इसमें संग्रहीत वाशियों के रचयिता श्रों की चेष्टा अधिकतर यही जान पड़ती है कि जो कुछ वास्तविक सत्य के रूप में श्रनुमृत हो उसे स्वयं श्रपने जीवन में भी उतारा जाय तथा वैसा ही करने का परामर्श किसी दूसरे को भी दिया जाय"। वैसे सत्य का स्वरूप सदा एकरस एवं विश्वजनीन ही हो सकता है। इसी कारण, उसकी अनुमृति में भी कोई मौलिक अंतर नहीं आ सकता। ये लोग इसी घारणा के साथ अपने निजी अनुभवों का वर्णन करते हैं, ऐसे कथन के समय आवेश में आकर बहुधा गा भी उठा करते हैं तथा इस पूर्ण प्रत्यय के साथ व्यवहार किया करते हैं कि सर्वत्र एक ही सत्ता का स्पंदन हो रहा है। इन्हें न तो किसी सिद्धांत का प्रतिपादन करना अभिष्ट है, न किसी को किसी मार्ग विशेष की आरे मार्ग-निर्देश . करना है। ये अपनी स्वानुमृति के गीत गाते समय उसे बार-बार तथा भिन्न-भिन्न प्रकार से प्रकट करते हैं, जिस कारण हमें कभी-कभी उसमें मत-वैविध्य का भ्रम हो सकता है श्रीर इम तर्क-वितर्क भी करने लग सकते हैं। किंतु इसके लिए उन्हें दोप देने का कोई कारख नहीं हो सकता। इनकी वाशियों के श्रंतर्गत जो कवि-सुलभ उक्तियाँ लिखत होती है वे, इसी कारण, इनके रइस्यात्मक प्रकाशन का परिशाम हो सकती हैं। इसी प्रकार, जो उनमें मतों का वैविध्य अपना सम्मिश्रस प्रतीत होता है वह इनकी गहरी अनुभृति की व्यापकता तथा सर्वोगीखता से किसी प्रकार भिन्न नहीं कहा जा सकता।

'गुरु प्रनथ' के समझने में बाहरी कठिनाई ख्रवश्य दीख पड़ सकती है, किंतु यह उतनी गंभीर नहीं जितनी बतलायी जाती है। इसमें, भाषा वैविध्य के रहते हुए भी, एक ऐसी कथन-शैली का भी परिचय प्राप्त किया जा सकता है जो प्राय: सर्वत्र सामान्य है तथा जिसे संतों की उपर्यक्त मूल प्रवृत्ति का बोध हो जाने पर आपसे आप दँढ लिया जा सकता है। इसका रूप प्रायः वही है जो कभी वजयानी सिद्धों, जैन मुनियों, नाथ पंथियों श्रथवा श्रनेक प्राचीन भक्तों द्वारा अपने-अपने ढंग से अपनाया जाता रहा तथा जिसके विभिन्न अंगों का व्यवहार एवं प्रचार प्रचलित संत-परम्परा द्वारा भी होता आ रहा था। उसका प्रयोग अनेक हिदी सुफ्री विवयों तक ने भी किया था। इन सभी ने, एक साथ, एक ऐसी प्रशाली को अप्रसर किया था जो कई बातों में विलक्त्या थी, किंतु जो अपने व्यवहार-कर्तास्त्रों के स्वभाव एवं मनोव्ंत की पूर्ण परिचायक भी रही। 'गुरु ग्रन्थ' की की एक ऐसी अन्य विशेषता, उसमें संरहीत विविध रचनात्रों के कमदान में भी पायी जा सकती है। उसमें आये हए पदों को कोई ऐसा शीर्षक भी दिया हुआ नहीं मिलता जो विषयानुसार निश्चित किया गया हो तथा जिसके सहारे हमें उस मत-विशेष का परिचय मिल सके जो उनके रचियतात्रों ने प्रकट किया होगा। उनका कम केवल रागानुसार ही स्थिर किया गया जान पड़ता है जिससे. इस विषय में, हमें कोई भी सहायता नहीं मिल पाती । हमें यहाँ प्रत्यच्चतः केवल इतना ही पता चल पाता है कि सिल गुरुशों ने, तथा कतिपय संतों, भक्तों एवं सुफ़ियों तक ने भी एक ही प्रकार के गीत गाये होंगे। उनकी कथन-शैली की समानता, उनके भाव-साम्य तथा उनके वर्ग्य विषय की एक-रूपता का पता इसके पीछे ही लग पाता है। पदों के संख्या यहाँ पर सबसे अधिक है। उनमें सिखगुरुओं से भिन्न संतों एवं 'भगतों' की भी रचनाएँ पायी जाती हैं। इसी प्रकार हम यह बात उन 'सलोको' वा साखियों के विषय में भी कह सकते हैं जिनकी संख्या भी यहाँ पर कम नहीं है। इन सभी रचनाओं के अंतर्गत हमें एक विशिष्ट भाव-धारा काम करती हुई मिलेगी तथा उसकी एक वहत कुछ स्पष्ट काँकी इमें उन 'लघु प्रन्थों' में भी दीख पड़ेगी जो 'जपुजी' 'सोदर' 'सोपुरखु' एवं 'सोहिला' आदि के रूपों में यहाँ समाविष्ट हुए हैं। उनमें सर्वत्र एक विचित्र प्रकार की एकरसता और एकरूपता लच्चित होती है जिसका ठीक-ठीक परिचय इमें केवल तभी मिल सकेगा जब इम उसके लिए यथोचित रूप से प्रयत्न करें तथा

वस्तु स्थिति को मलीभाँति समक्त कर ही उसे जानना चाहै। तभी हम उन विभिन्न विचारों के बीच उपयुक्त संगति विठा सकते हैं जो इस प्रन्थ के श्रंतर्गत इतस्ततः विखरे हुए पाये जाते हैं तथा उसी दशा में हम उन सारी आंतियों का कोई समाधान भी पा सकते हैं जो इसे पढ़ते समय उत्पन्न हो जाती हैं।

डा॰ जयराम मिश्र के 'श्रो गुरु प्रन्थ-दर्शन' द्वारा हमें उसी दिशा में किये गए प्रयत्नों का एक परिखाम देखने का अवधर मिलता है। डा॰ मिश्र ने यहाँ न केवल 'गुरु प्रन्थ साहिब जी॰ के अंतर्गत प्रवाहित होने वाली विशिष्ट भारा के विभिन्न स्रोतों का पृथक् परिचय दिलाने की चेष्टा की है, अपितु उन्होंने इसके पहले, उसमें संग्रहीत रचनाओं के निर्माण की उस पृडभूमि की भी एक रूपरेखा प्रस्तुत कर दी है जिसने उनके उद्गम एवं विकास में बाह्यपरेखा प्रदान की होगी। केवल गुरु वाखियों की चर्चा द्वारा भी हमें उसी प्रकार, यहाँ उसकी सारी रचनाओं के मूल रहस्य का मेद मिलने लग जाता है। ऐसा अध्ययन प्रस्तुत करने के कारण डा॰ मिश्र साधुवाद के पात्र हैं।

बलिया

परशुराम चतुर्वेदी

AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF

पहिला मरणु कवृलि जीवण को छडि आस। होहु सभना की रेणुका तउ आउ हमारै पासि॥
—गुरु अर्जु न देव।

I the first op -

## निवेदन

श्री गुरु नानक देव जी संत-साहित्य के महान् किव श्रौर सिक्ख धर्म के संस्थापक हैं। भारतीय धर्म-संस्थापकों में उनका गौरवपूर्ण स्थान है। वे उस धर्म के संस्थापक हैं जिसके बाह्य श्रौर श्रान्तरिक पद्म श्रध्यात्म, तत्व-चितन श्रौर परमात्म-भक्ति की सुदृढ़ नींव पर निर्मित हैं। गुरु नानक देव की गुरु-परम्परा दशम गुरु श्री गुरु गोविन्द सिंह जी तक चलती रही।

पंचम गुरु भी अर्जुन देव जी ने सिक्ख-गुरुश्नों तथा अन्य भक्तों की वाशियों का संग्रह किया। उन्होंने इस संग्रह का नाम 'ग्रंथ साहिन' रखा। संवत् १६६१ विक्रमीमय में 'ग्रंथ साहिन' की प्रतिष्ठा हर-मन्दिर (अमृतसर) में की गई। संवत् १७६५ विक्रमीय में दशम गुरु श्री गोविन्द सिंह जी गुरु का समस्त भार 'ग्रंथ साहिन' में केन्द्रीभृत करके 'ज्योती-ज्योति' में लीन हुए। इस ग्रंथ का नाम 'श्रादि ग्रंथ' भी है। ग्रंथ का पूरा नाम 'श्रादि श्री गुरु ग्रंथ साहिन जी' भी है। 'श्री' 'साहिन' और 'जी' प्रतिष्ठा के लिए प्रयुक्त शब्द है। जिस प्रकार हिन्दुश्लों को वेद, पुराख, उपनिषद, ब्रह्मसूत्र और श्रीमद्भगवद्गीता, मुसलमानों को 'कुरान शरीफ़' और ईसाइयों को 'होली नाहिन्ल' मान्य है, उ सी मौति 'श्री गुरु ग्रंथ साहिन जी' सिक्खों का परम पूज्य ग्रंथ है। सिक्खों की सभी दार्शनिक विचार-चाराएँ इसी ग्रंथ से अनुप्रखित हैं।

'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' पर कुछ यूरोपीय विद्वानों ने मौलिक कार्य किया है। मैकालिफ का कार्य श्लाघनीय है। उनके कार्य में इतिहास की मात्रा अधिक है। किन्तु धर्म और दर्शन के सिद्धान्त नहीं के बराबर हैं। यूरोपीय विद्वानों की कुछ श्रंग्रेजी पुस्तकों और फुटकल लेखों में धर्म और दर्शन सम्बन्धों कुछ बातें अवश्य प्राप्त होती हैं। इस दिशा में कितपय

सिक्ख विद्वानों के प्रयत्न सराह्नीय हैं।

'श्री गुढ ग्रंथ साहिव जी' १४३० पृष्ठों का वृहत्काय धर्म-ग्रंथ है। हिन्दी में अब तक इसके सम्बन्ध में अध्ययन का न होना खटकने की बात है। इसके अध्ययन की प्रेरखा मुक्ते आदरखीय गुफ-द्रय डॉ॰ धीरेन्द्र वर्मा एवं डॉ॰ राम कुमार वर्मा से मिली। आगरा विश्व-विद्यालय ने इसे पी-एच॰ डी॰ के प्रबंध विषय मान कर मेरा उत्साह बढ़ाया। मेरे इस कार्य के निरीज्ञक डॉ॰ गोपीनाथ जी तिवारी, असिस्टैयट प्रोफेसर हिन्दी, गोरखपुर-विश्वविद्यालय रहे।

'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' जी के ऋष्ययन में केवल सिक्खगुरुश्रों की वाणियाँ ली गई हैं। इस पवित्र ग्रंथ की धार्मिक श्रीर दार्शनिक मान्यताश्रों का ऋषे हैं, सिक्ख गुरुश्रों की मान्यताएँ। संतों की वाणियाँ उनकी पृष्टि के लिए ग्रंथ साहब में संग्रह की गई हैं। गुरु श्रर्जुन देव ने संग्रह में श्रम्य भक्तों की वाणियाँ को भी उदारता पूर्वक स्थान दिया। संतों की वे वाणियों जो सिक्ख गुरुश्रों के सिद्धातों के श्रनुकूल थीं, 'ग्रंथ साहब' में रख ली गईं। श्रतः प्रधानता सिक्खगुरुश्रों की वाणियों की ही है। फिर भी संतों की वाणियों का पृथक श्रथ्ययन होना सभीचीन है।

मेरे इस अध्ययन की निम्नलिखित विशेषताएँ हैं-

(१) 'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' के संकलन के सम्बन्ध में तीन मतों (ट्रम्प, मैकालिफ ग्रौर साहब सिंह) के बीच समन्वय की चेश्टा,

(२) 'श्री गुरु प्रन्थ साहिब' की आन्तरिक एवं बाह्य रूपरेखा का विस्तार पूर्वक विवेचन.

(३) विषम राजनीतिक, सामाजिक और धार्मिक परिस्थितियों के बीच सिक्ख धर्म का जन्म; अन्य भारतीय धर्मों में इसका स्थान और इसकी लोकप्रियता का कारण.

(४) सिक्ल धर्म की व्यावहारिक तथा सैद्धान्तिक विशेषतात्रों का

निदर्शन,

(५) परमात्मा के निर्गुण, सगुण श्रीर सगुण-निर्गुण तीनों स्वरूपों की विस्तृत व्याख्या,

(६) स्टि-उत्पत्ति, इउमै (ब्रहंकार), माया, जीव, मनुष्य, ब्रात्मा, मन ब्रादि का 'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' के ब्राधार पर विवेचन,

(७) श्री गुरु श्रंथ साहित के अनुसार इरि-प्रप्ति पथ में कर्ममार्ग, योग-मार्ग, ज्ञान-मार्ग और भक्ति-मार्ग का अनुसरण इनका विशद विवेचन,

(二) गुरुश्रों के योग की मौलिकता,

(६) श्री गुरु ग्रंथ साहित में श्रद्धैतवाद—डा॰ शेर सिंह जी के इस मत का खरडन कि श्री ग्रंथ साहित में श्रद्धैतवाद नहीं है; गुरुश्रों के श्रनुसार ज्ञान-प्राप्ति के विविध सालन्,

(१०) सिक्स गुरुक्नों की रागात्मिका मक्ति का नवीन शैली में परि-

चय, इस मक्ति में परमात्मा के साथ विविध सम्बन्ध, भक्ति के उपकरण तथा भक्ति-प्राप्ति के परिणाम,

(११) सद्गुर एवं नाम की विशद विवेचना

इस ग्रंथ के अध्ययन में मुक्ते पर्याप्त कितनाइयों का सामना करना पड़ा। किन्तु पूज्य पिता जी के आशीर्वाद एवं ग्रेरणा से कितनायाँ आसान हो गई। अध्ययन एवं सामग्री संकलन के लिए मुक्ते खालसा कालेज, अमृत सर कई महीने रहना पड़ा। वहाँ के तत्कालीन ग्रिंसिपल भाई जोधसिंह और पंजाबी-विभाग के प्रोफेसर साहब सिंह जी, तथा पंजाब विश्वविद्यालय के पंजाबी विभाग के तत्कालीन अध्यक्त, डॉ० मोहन सिंह से मुक्ते बड़ी सहायता मिली। स्वर्गीय डॉ० रानाडे, महामहोपाध्याय डॉ० उमेश मिश्र, डॉ० इजारी प्रसाद द्विवेदी, पंडित परशुराम चतुर्वेदी, डॉ० लक्ष्मी सागर वार्ष्णिय के अमृत्य परामशों से मैंने लाम उठाया है। अतएव उन सबका मैं परम आभारी हूँ। जिन विद्वानों की कृतियों से मुक्ते किसी प्रकार को सहायता प्राप्त हुई है, उन के प्रति मैं अपनी कृतशता प्रकट कर रहा हूँ।

मेरे इस शोध-कार्य में डॉ॰ हरदेव बाहरी, श्रसिस्टैंग्ट प्रोफेसर, हिन्दी-विभाग, प्रयाग विश्वविद्यालय ने बहुत अधिक सहायता पहुँचाई है। मैं

उनका चिर-ऋगी रहूँगा।

भाई श्री नर्मदेश्वर जी चतुर्वेदी मेरे ऊपर श्रपार स्नेह रखते हैं। इस युस्तक के प्रख्यन में उन्होंने मुक्तें जो प्रोत्साहन दिया है, वह मैं कभी नहीं मूल सकता। प्रसिद्ध संत साहित्य-मर्मश, श्री पंडित परशुराम चतुर्वेदी ने इस युस्तक की विद्यतापूर्ण एवं सारगर्भित मूमिका लिखी है, इसके लिए मैं उनका परम कृतश हूँ।

त्रंत में में साहित्य-भवन प्राइवेट लिमिटेड के प्रवन्धकों का आभारी हूँ जिन्होंने मेरी पुस्तक प्रकाशित कर मेरा उत्साह बढाया है।

गर्यतंत्र-दिवस १६६० ई० जय राम मिश्र श्री ब्रह्म निवास, श्रलोपी बाग प्रयाग

## विषय-सूची

| १. भूमिका                                    |          |
|----------------------------------------------|----------|
| २. निवेदन                                    |          |
| ३. श्री प्रनथ साहिय जी का संकलन              | 8-78     |
| ४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब के वाणीकार          | ₹₹-₹०    |
| ५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब जी का भीतरी क्रम    | ₹१-३⊏    |
| ६. गुरु ग्रंथ साइब में वर्णित राजनीतिक,      | 38-35    |
| सामाजिक श्रीर धार्मिक दशाएँ                  |          |
| ७. मध्यकालीन धर्म-सुधारकों में गुरु          | 34-04    |
| नानक देव का महत्व                            |          |
| ८, परामात्मा                                 | ६०-६५    |
| ६. सुच्टि-क्रम                               | 84-448   |
| १०. हउमै (ब्रहंकार)                          | \$40-583 |
| ११. माया                                     | 588-565  |
| १२. जीव, मनुष्य श्रीर श्रात्मा               | ₹4₹-₹⊏₩  |
| १३. मन                                       | ₹54-208  |
| १४. इरि-प्राप्ति-पय                          | २०५-३१४  |
| १५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब के सर्वोपरि तत्त्व | ३१५-३५३  |
| १६. सहायक ग्रंथों की सूची                    | ₹४४-३५८  |
|                                              |          |

THE PERSON

-

mineral control of the state

MALE AND SUPPLEMENT OF THE PARTY OF THE PART

The Control of the Co

THE REAL PROPERTY.

and the same of th

AND THE PARTY OF T

Parage Committee of the Committee of the

20 23 39

FIGURE STATE OF THE STATE OF TH

THE PERSON OF PERSON OF PERSONS ASSESSED.

the survey of the constant of

# श्री ग्रन्थ साहिब जी का संकलन

जिस भाँति हिन्दुक्रों को वेद, पुराण, उपनिषद, ब्रह्मसूत्र क्रीर श्रीमद्भगवतगीता प्रमृति ग्रंथ, मुंसलमानों को कुरान क्रीर ईसाइयों को बाइ-बिल मान्य हैं, उसी भाँति श्री गुरु ग्रंथ-साहिब भी सिक्सों का परम पूज्य ग्रन्थ है। सिक्सों के सभी दार्शनिक एवं धार्मिक विचार इसी ग्रंथ से अनुप्राणित हैं। यह ग्रन्थ अपूर्व संकलन है। अतएव इस पर विचार करना आवश्यक है।

ग्रन्थ साहव के संकलन के सम्बन्ध में ग्रामी तक तीन प्रधान मत है। एक है ट्रम्प का मत, तो। दूसरा है मैकालिफ़ का ग्रार तीसरा है साहव सिंह जी का मत।

ट्रम्प का मत — श्री गुरु प्रन्थ साहिब जी के संकलन के सम्बन्ध में अपने प्रसिद्ध प्रन्थ 'श्रादि प्रन्थ' की भूमिका में ट्रम्प साहब ने अपना मत इस भाँति व्यक्त किया है, "एक बार सिक्लों ने एकत्र होकर अपने पाँचवें गुरु अर्जुन देव से निवेदन किया कि गुरु नानक के पदों में तन्मयता लाने की अपूर्व शक्ति है। उनके पदों के सुनने से मन की विचित्र अवस्था हो जाती है। आजकल स्वार्थों लोगों ने अपने स्वार्थ के निमित्त अनेक पद बाबा नानक के नाम पर प्रचलित कर दिए हैं। उन पदों में अहंकार और सांसारिक भावों की ही प्रधानता है। अतएव यह आवश्यक है कि गुरु महाराज के पद ऐसे पदों से प्रथक् कर दिए जायँ, ताकि उनकी पवित्रता अन्नुएण बनी रहे।"

"यह मुनकर गुरु अर्जुन देव ने अनेक स्थानों से गुरु नानक जी के पदों का संग्रह किया। साथ ही अन्य सिक्ख गुरुओं और अन्य भक्तों के पद भी संग्रह किए गए। हाँ, संग्रह में इस बात की ओर अन्य ध्यान दिया गया कि ऐसे ही पदों का संग्रह प्रन्थ साहब में किया जाय, जो गुरु नानक के विचारों और सिद्धान्तों के विरोधी न हों। उन संग्रह किए हुए पदों को गुरु अर्जुन देव ने भाई गुरुदास जी को दिया कि वे उसे गुरुमुखी लिपि में लिखें। सिक्खों के दूसरे गुरु अंगददेव तथा अन्य गुरुओं ने अपनी रचनाएँ भानक के नाम से की थों। गुरु अर्जुन देव ने सोचा कि भानक नाम के

प्रयोग के कारण अन्य गुरुओं की वाणी में विभिन्नता लाना असम्भव होगा । इसलिए उन्होंने पहले गुरु के लिए 'महला पहला', दूसरे गुरु के लिए 'महला दूना', तीसरे गुरु के लिए 'महला तीजा' चीथे गुरु के लिए 'महला चीथा' और अपने लिए 'महला पंजवाँ' का प्रयोग किया। भक्तों की वाणी को पृथक् करने के लिए, उनके नाम लिख दिए गए। सभी वाणियों के संग्रह के पश्चात् गुरु अर्जुन देव ने समस्त सिक्स मराइली को यह आदेश दिया कि वे उस संग्रह को ही माने। बाहर की अन्य वाणियाँ चाहे नानक के ही नाम से क्यों न हो, अस्वीइत कर दें।"

मैकालिफ का सत-मैकालिफ के मतानुसार गुरु अर्जुन देव ने सिक्स धर्मानुयायियों के लिए ऐसे ।नयम आवश्यक सममे, जो उनके नित्य के धार्मिक कृत्यों में सहायक सिद्ध हो । इस लक्ष्य की तभी सिद्धि हो सकती है, जब सिक्ख गुरुस्रों के सही पद स्थायी रूप में एक बड़े प्रनथ में संग्रहीत कर दिए जाये। इसी बीच गुरु अर्जुन देव को यह भी ज्ञात हुआ कि प्रिथिया अपने पदों को गुरु नानक तथा उनके अन्य उत्तराधिकारी गुरुश्रों के नाम से संग्रह कर रहा था। म्मनवान एवं भोली जनता गुरुम्रों के वास्तविक पदों को पृथक नहीं कर सकती थी। इसीलिए गुरुश्रों की सब्ची वाग्। प्राप्त करने के निमित्त गुरु ऋर्जन देव ने भाई गुरुदास को बाबा मोहन के पास भेजा। बाबा मोहन, सिक्सों के तीसरे गुरु, अप्रसदास जी के ज्येष्ठ पुत्र थे। वे गोइंदवाल में रहते थे । कहते हैं कि गुस्त्रों की वाणियाँ उनके पास सुरिह्नत थीं। गुरु श्चर्जनदेव के आदेशानुसार भाई गुरुदास जी बाबा मोहन के पास पहुँचे, पर उन्हें सफलता न प्राप्त हो सकी। बाबा मोहन अपनी कोठरी में गंभीर ध्यान में मझ थे। भाई गुरुदास उनका ध्यान भंग करने के लिए रात मर दरवाजा खटखटाते रहे । किन्तु बाबा मोइन का ध्यान भंग नहीं हुआ। अतः किवाइ नहीं खुल सका। वे निराश होकर गुरु ऋर्जन देव के पास अमृतसर

इस पर गुरु अर्जुन देव के भाई बुड्ढा को बाबा मोहन के पास भेजा। पर उन्हें भी सफलता न प्राप्त हो सकी। अतएव गुरु अर्जुन देव बाबा

१. श्रादि बन्ध : द्रम्प (बर्नेस्ट)--मृमिका, पृष्ठ ८०-८१.

२, द सिक्ख रिलीजन : मैकालिक, भाग ३, १८८ ५४-५६.

मोहन के पास स्वयं पहुँचे। उन्होंने बाबा मोहन को पुकारा, पर कोई उत्तर नहीं पाया। तब गुरु अर्जुन देव ने निम्नलिखित वास्ती उच्चरित की। इस बासी का कुछ अंश तो ईश्वर पर घटित किया जाता है और कुछ बाबा मोहन पर। यह वासी इस प्रकार है—

मोहन तेरे ऊँचे महल श्रपार ।

मोहन तेरे सोहिन दुश्चार जीउ संत धरमसाला,
धरमसाल श्रपार दैशार ठाकुर सदा कीरतनु गावहे ।
जह साध संत इकत्र होवहिं तहा नुमहिं धिश्चावहे ॥
किर दृश्चा मह्या दृश्चाल सुश्चामी होहु दीन कृपारा ।
विनवंति नानक दरस पिश्चासे मिलि दरसन सुखु सारा । ॥१॥२॥
कहते हैं इस वागी को सुनकर बाबा मोहन ने दरवाजा खोल दिया

कहते हैं इस वाणी को सुनकर बाबा मोहन ने दरवाजा खोल दिया श्रीर देखा कि स्वयं गुरु अर्जुन देव आए हैं। बाबा मोहन गुरु अर्जुन देव की स्तुति सुनकर प्रसन्न होने के बजाय, उन्हें डॉटने-फटकारने लगे, "त्ने मेरे वंश की गुरु-गद्दी छीन ली और अब मेरे पूर्वजों की वाणी भी अपहत करने आया है।" गुरु अर्जुन इस मर्त्वना से तिनक भी विचलित नहीं हुए और सुनाते ही गए—

मोहन तरे वचन अनूप चाल निराली।

मोहन तूं मानहिं एक जी अपर सम राली॥

मानहि त एकु अलेख ठाकुर जिनहिं सम कल धारीआ।

नुधु वचिन गुर के बिस कीआ आदि पुरखु बनवारीआ॥

तूं आपि चलीआ आपि रहिआ आपि समि कल धारीआ।

विनवंति नानक पैज राखहु सम सेवक सरिन तुमारीआ ॥

श्रूर्थात्, "ऐ मोहन, तुम्हारे वचन अनुपम हैं और तुम्हारा आचरण निराला है। मोहन, तुम एक परमात्मा में विश्वास रखते हो और अन्य वस्तुओं को व्यर्थ मानते हो। तुम एक अलख, परमात्मा में विश्वास करते हो, जो संसार की सारी कलाओं को धारण किये हुए है। गुरु के वचन मान कर वमने अपने को आदि परुष बनवारी को समर्पित कर दिया है। तुम स्वयं

१. श्री गुरुप्रंथ सहिब, रागु गउरी, इंत, महला ५, पृष्ठ २४८

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गउरी, छंत महला ५, पृष्ठ २४८

अपने आप चलते हो, तुम स्वयं अपने में स्थित हो। तुम सारी कलाओं (शक्तियों) को धारण किये हो। 'नानक' विनती करते हैं कि मेरी प्रतिष्ठा की रह्या करो। सारे सेवक तुम्हारी शरण में हैं।"

उपर्युक्त बाग्गी से बाबा मोहन कुछ द्रवीभूत हुए। वे ऊपर से कोठे के नीचे उत्तर आए और प्रतिष्ठित अतिथि के स्वागत के लिए आगे बढ़े। गुरु अर्जुन देव ने अपने पद को जारी रखा?—

मोहन तुषु सतसंगति धिश्रादै दरस धिश्राना ।

मोहन जमु नेदि न श्रावै तुषु जपहि निदाना ॥

जमुकाल तिन कड लगै नाहीं जो इक मिन धिश्रावहे ।

मिन बचनि करमि जि तुषु अराधिह से समे फल पावहे ॥

मल मूत मूद जि सुगध होते सि देखि दरसु सुगिश्राना ।

बिनवंति नानक राज्ञ निहचतु प्रन प्रख भगवाना र ॥३॥२॥

श्रथीत, "ऐ मोहन, सत्संगी पुरुष तुम्हारा ध्यान करते हैं श्रीर यह चिन्तन करते हैं कि तुम्हारा दर्शन किस प्रकार हो। ऐ मोहन, जो तुम्हारा जप करते हैं, श्रन्त में उनके समीप मृत्यु नहीं श्राती। जो श्रनन्य भाव से तुम्हारा ध्यान करते हैं, उनके निकट यमराज नहीं श्राते। जो तुम्हारा ध्यान मनसा, वाचा, कर्मणा करते हैं, उन्हें सारे फलों की प्राप्ति होती। जो सांसारिक मल-मूत्र (विषय-भोग) में रत हैं, मूढ़ हैं, ऐसे लोग भी तुम्हारे दर्शन से शानी हो जाते हैं। नानक विनय करते हैं कि हे पूर्णपुरुष, भगवान् तुम्हारा राज्य निश्चल हो।"

बाबा मोहन ने जब गुरु अर्जुन देव के मुख मंडल को ध्यान से देखा, तो उन्हें उसमें गुरुओं का ही दिव्य तेज प्रतिभासित हुआ। उन्होंने गुरु अर्जुन देव को गुरु-गद्दी का सच्चा उत्तराधिकारी जान कर ग्रंथ उनके हवाले कर दिया। इस पर गुरु अर्जुन देव ने अंतिम पद सुना कर शब्द को पूरा किया—

मोहन त्ं सुफल फलिया सणु परवारे। मोहन पुत्र मीत भाई कुटंब सिम तारे॥ तारिया बहानु लहिया यभिमानृ जिनी दरसनु पाइया। जिनी तुध नो धेनु कहिया। तिन जमु नेदि न बाइया॥

१. द सिक्ल रिलीजन, भाग ३ : मैकालिक, पृष्ठ ५७

२ श्री गुरु प्रथ साहिब, गउरी इंत, महला ५, पुष्ट २४८

वे श्रंत गुण तेरे कथे न जाहीं सतिगुर पुरख मुरारे। विनवंति नानक टेक राखी जितु लगि तरिश्रा संसारे ॥४॥२॥

श्रथांत्, "ऐ मोहन, तुम अपने परिवार समेत फूलो-फलो। मोहन, तुमने अपने पुत्र, मित्र, भाई परिवार सबको तार दिया। तुमने उन्हें भी तार दिया, जिन्होंने तुम्हें देख कर अपना अभिमान नष्ट कर दिया। जो तुम्हें धन्य धन्य' कहते हैं, उनके निकट मृत्यु नहीं आती। ऐ सतगुरु पुरुष, मुरारे, तुम्हारे गुग्ग अनन्त हैं। उनका कथन नहीं किया जा सकता। नानक विनय करते हैं कि तुमने ऐसा सहारा लिया है, जिसे पकड़ कर सारा संसार मुक्त हो जायगा।"

इस प्रकार गुरु ऋर्जुन देव ने यत्नपूर्वक बाबा मोहन से गुरुश्रों की वाणी प्राप्त की । उन्होंने भाई गुरुदास जी को गुरुश्रों के शब्दों को लिखने को नियुक्त किया ।

भक्तों की वाणी के सम्बन्ध में मैकालिफ़ की धारणा इस प्रकार है -

''गुरु अर्जुन देव ने भारत वर्ष के प्रमुख हिन्दू और मुसलमान संतों के अनुयायियों को निमंत्रित किया, ताकि वे इस पवित्र ग्रंथ में अपने आचायों की उपयुक्त वाि्याँ संग्रह करा सकें। एकत्र भक्तों ने अपने अपने सम्प्रदाय की वाि्याँ की आवृत्ति की। जो वाि्याँ तत्कालीन धार्मिक-सुधार भावना के अनुरूप थीं और सिख-गुरुओं की शिज्ञा के सर्वथा विरोधिनी और प्रतिकृत नहीं थीं, वे इस ग्रंथ में संकलित करली गईं। संतों की कुछ वाि्यां में परिवर्तन भी दिखायी पड़ते हैं। इसका प्रमुख कारण यही है कि संतों की वाि्याँ उनके अनुयायियों तक आते आते, (जो गुरु अंगददेव के समकालीन थे) परिवर्तित हो गईं। इसी कारण श्री गुरु ग्रंथ साहिब की भक्तों की वाि्यां में पंजाबी शब्द आ गए हैं और वे वाि्यां मारतवर्ष की अन्य पोिष्यों की वाि्यां से नहीं मिलतीं। भक्तों की वाि्यां को भी गुरु ग्रंथ साहिब में स्थान देने में गुरु अर्जुन देव का यही उद्देश्य था कि वे संसार को यह प्रदिश्ति कर सकें क सिक्ख-धर्म में धार्मिक-संकीर्यंता के लिए लेश मात्र भी स्थान नहीं है। प्रत्येक संत, चाहे वह किसी भी जाित और संप्रदाय का क्यों न हो प्रतिष्ठा और सम्मान का पात्र है।"

<sup>1.</sup> श्री गुरु श्रंथ साहिय, रागु गउरी छंत, महला ५, पृष्ठ २४८

२. द सिक्ख रिलीजन, भाग ३ : मैकालिक, पृष्ट ६०

३. द सिक्स रिलीजन, भाग ३ : मैकालिफ, पृष्ठ ६०-६१

श्रनेक भक्तों की वाखियाँ श्रस्वीकृत कर दी गई । इसका एक मात्र कारण यही है कि उनकी प्रतिपादित शिक्षाएँ सिक्ख गुरुश्रों के उपदेशों से मेल नहीं खाती थी। कान्ह, छज्ज, शाह हुसेन, श्रीर पीलू लाहौर के चार प्रसिद्ध भक्त थे। कहते हैं कि वे चारों ही श्रपनी रचनाएँ श्री गुरु ग्रंथ साहिब में संग्रहीत कराने श्राए। किन्तु गुरु श्रर्जुन देव ने उनकी वाणियाँ ग्रंथ में संग्रह करने से श्रद्धीकार कर दिया। इसका कारण केवल यही था कि उन भक्तों द्वारा प्रतिपादित शिक्षाएँ गुरुश्रों की विचार धाराश्रों के श्रमुख्य नहीं थीं। कान्ह ने तो श्रपने को ही परमाःमा कहा। छज्जू ने स्त्रियाँ की निन्दा की। पीलू श्रीर शाह हुसेन में निराशावादिता थी।

कई भट्टों ने सिक्ख धर्म को स्वीकार कर लिया था। वे सब गुरु ख्रुर्जुन देव के सम्मुख उपस्थित हुए। उन्होंने गुरु ख्रुर्जुन देव तथा ख्रन्य गुरुख्रों की स्तुति की। गुरु ख्रुर्जुन देव ने उनकी वाणियों को भी पवित्र ग्रंथ में स्थान दिया।

गुरु ऋर्जुन देव द्वारा निश्चित की हुई वाणियाँ, भाई गुरुदास द्वारा लिखायों गई । गुरु ऋर्जुन देव तो उन वाणियों को बोलते जाते थे और भाई गुरुदास जी लिखते जाते थे। इस प्रकार संप्रह का कार्य ऋत्यंत परिश्रम से संवत् १६६१ विक्रमीय के भाद्रपद (सन् १६०४ ई०) में समाप्त हुआ। 13

कार्य-समाप्ति के पश्चात् गुरु अर्जुन देव ने सभी सिक्लों को अनुपम और अमूल्य संग्रह देखने को निमंत्रित किया। इस कार्य की सफलता के उपलक्ष्य में प्रसाद वितरण किया गया। भाई गुरुदास और भाई खुडदा की सम्मित से यह प्रति 'हर-मन्दर' में प्रतिष्ठापित कर दी गई। तब गुरु अर्जुन देव ने एकत्र सिक्लों से कहा कि की गुरु-मन्य साहिब गुरुओं का ही प्रतीक है। अतएव अन्य की अत्यधिक प्रतिष्ठा होनी चाहिए। बहुत कुछ सोचने-विचारने के पश्चात् गुरु अर्जुन देव ने अन्य साहिब की सेवा का भार भाई खुडदा को सींप किया।

साहिब सिंह जी का नत

ग्रंथ साहित्र के संकलन में साहित्र सिंह जी एक अन्य मत उपस्थित

१ द सिक्ख रिर्लाजन, भाग ३ : मैकालिक, पृथ्ठ ६२-६३

२ द सिक्ख रिलीजन, भाग ३ : मैकालिफ, पृष्ठ ६४

३ द सिक्स रिलीजन, भीग ३ : मैकालिफ, पृष्ठ ६४

करते हैं। उन्होंने अपनी पुस्तकों 'गुरमित प्रकाश' तथा 'कुक होर धारिमिक लेख' में यह सिद्ध करने की चेध्टा की है कि गुरुवाणी का संग्रह पहले से होता चला आ रहा था। गुरु नानक देव स्वयं अपनी वाणियों के संग्रह के प्रति जागलक थे। उन्होंने इसको पृष्टि के लिए अनेक तर्क उपस्थित किए हैं, जिनमें से कुछ निम्नलिखित हैं रै—

- (१) यह बात संभव नहीं प्रतीत होती कि गुरु नानक देव के मन में अपनी वाशियों के संग्रह की परेशा न जगी हो। उन्होंने लोक-कल्याण के निमित्त सांसारिक सुखों की तिलांजिल दो और लोगों के दुःख दूर करने के लिए दूर-दूर देशों की यात्राएँ की। ऐसी परिस्थित में उनके मन में अपनी वाशियों के संग्रह के प्रति अवश्य भावना जगी होगी।
- (२) गुरु नानक के भक्तों के लिए यह संभव नहीं था कि वे कलम-दवात लेकर बैठें छोर वाशियाँ लिखते जायँ। ख्रनजान प्रदेश के भक्तों के लिए, तो यह बात ख़ीर भी ख़िषक कठिन थी।
- (३) गुरु नानक देव के सहवासी सिक्ख मरदाना आदि पढ़े-लिखे नहीं थे कि वे गुरु-वासी लिख सके हों।
- (४) यह भी असंगत प्रतीत होता है कि गुरु नानक तथा अन्य गुरु सदैव संगीत मय ही शिज्ञा दिए हों।
- (५) गुरु प्रनथ साहित्र में कुछ वािश्याँ असमान रूप से लम्बो हैं, उदाहरसार्थ 'रागु आसा' में पट्टी, 'रामकली' राग में 'श्रोश्रंकार' और 'सिंद गोसिट,' राग 'तुखारी' में 'बारा माह' और प्रारम्भ में ही 'जपुजा' आदि पर्याप्त लम्बी वािश्याँ हैं। क्या व प्रारम्भ से अन्त तक गाई गई होंगी ? यदि गायी गई होंगी, तो कितना समय लगा होगा ?
- (६) वख्ता नामक सिक्ख ने यदि गुरुओं की वाणियाँ संग्रहीत की थीं और उस संग्रह पर गुरुओं के हस्ताज्ञर करा लिए थे, तब क्यों गुरु अर्जुन देव ने उस प्रति में से कुछ हो वाणियाँ छाँटो ? क्या शेव वाणियाँ गुरु-वाणियाँ नहीं थीं ?
- (७) प्रत्येक पिता अपने पुत्रों के लिए कुछ न कुछ सन्पत्ति छोड़ जाता है। तो क्या दीन दुनिया के मालिक गुरु नानक पिता जो, हमारे लिए कोई सम्पत्ति नहीं छोड़ गए ?

१. कुक होर धारिमक लेख इ साहिव सिंह, पृष्ठ ६-२१

उपर्युक्त तकों के आधार पर साहिब सिंह जी इस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं कि अपने सिक्खों के लिए गुरु नानक देव जी स्वयं अपनी वाणी सुरिक्त करते गए। उन्हें यह भलीभाँति ज्ञात था कि आगे की पीढ़ियाँ इनसे लाभ उठावेंगी।

साहिब सिंह जी ने यह भी सिद्ध करने की चेष्टा की है कि दूसरे गुरु अंगद देव तथा तीसरे गुरु अमरदास जी के पास गुरु नानक देव की सारी वासी पहले से उपस्थित थीं। गुरु नानक देव और गुरु अंगद देव की वासियों के विचारों में तो साम्य है ही, साथ ही शब्दाविलयों में भी असाधारस समानता है। उदाहरसार्थ,

चाकर लगे चाकरी, ज चले खसमे साइ ॥२५॥ गउड़ी ॥
आसा की वार, महला १
चाकर लगे चाकरी, नाले गारव वादु ।
सलोकु, महला २
सोई पूरे साह, वस्ते उपिर लिड् मुए ॥१॥ १७॥
माभ की वार, सलोक, महला १
सोई पूरे साह, जिनी पूरा पाइआ ॥२॥ १७॥
माभ की वार, महला २

इसी भाँति गुरु नानक देव और गुरु अमरदास में बहुत कुछ समानता है। श्री गुरु अन्य साहिब में कुल मिला कर ३१ राग बरते गए हैं। गुरु नानक देव की बासी में १६ राग प्रयुक्त हुए हैं। वे राग निम्नलिखित हैं—

रागु सिरी, माम, गउदी, श्रासा, गृजरी, वडहंसु, धोरिट, धनासिरी, तिलंग, सूही, बिलावलु, रामकली, मारू, तुलारी, भैरउ, वसंत सारंग, मलार तथा प्रभाती।

गुरु अमरदास जी ने केवल १७ रागों में अपनी वाणी उचरित की है। अप्रचर्य की बात तो यह है कि गुरु नानक देव के १६ रागों में से १७ रागों का प्रयोग गुरु अमरदास जी ने दिया है। उपर्युक्त रागों में से केवल तिलंग और तुखारी राग नहीं हैं। शेष सब वे ही हैं। गुरु अमरदास जी का यह १७ रागों का प्रयोग आकस्मिक ही नहीं था। बात यह है कि उनके पास गुरु नानक देव के १६ राग ये और उन्हीं को उन्होंने आदर्श मान कर अपनी रचनाएँ की।

इसके ऋतिरिक्त साहिब सिंह जी ने कुछ और प्रमाण उपस्थित किए हैं र-

- (१) ब्रासा राग में गुरु नानक देव द्वारा कही गई वाशियों में एक वाशी 'पट्टी' है। इसी राग में गुरु अमरदास जी द्वारा कही हुई 'पट्टी' है। दोनों गुरुओं ने अपनी अपनी 'पट्टी' में मन को संबोधित किया है। दोनों 'पट्टियों' की शब्दावली में भी समानता है—'पड़िआ', 'लेखा देविहें' आदि।
- (२) रागु वडहंसु में गुरु नानक देव एवं गुरु श्रमरदास दोनों ने ही 'श्रलाहगीश्रा" लिखी हैं।
  - (३) मारू राग में दोनों गुरुद्यों ने 'सोल है' लिखे हैं।
- (४) राग रामकली में 'शब्दों' और 'श्रष्टपिदयों' के श्रितिरिक्त गुरु नानक की दो बड़ी और लम्बी वाशियाँ है—'श्रोश्रंकार' तथा 'सिंद्र गोसिट'। इसी प्रकार 'शब्दों' और 'श्रष्टपिदयों' को छोड़ कर गुरु श्रमरदास जी की भी एक लम्बी वाशी है, जिसका नाम है, 'श्रमन्द'।
- (५) विलावलु राग में 'शब्दों' श्रौर 'श्रष्टपियों' में गुरु नानक देव ने 'तिथियों' पर भी एक वाणी लिखी है, जिसका शीर्षक है, 'थिती, महला "'' | इसी राग में गुरु श्रमरदास जी ने तिथियों के समान ही सात दिनों पर वाणी लिखी है। इसका शीर्षक है, "वार सत, महला ३" |
- (६) गुरु नानक देव ने एक सलोक में अपने समय के लोगों का इस भाँति वर्णन किया है—

किल काती राजे कासाई, धरसु पंख कर उडिरिशा। कूड़ श्रमावस सचु चढ़मा दीसै नाहीं, कहँ चढ़िशा॥

कहु नानक किनि विधि गति होई ॥

(माभ की वार, सलोक, महला १, पृष्ठ १४%

गुरु श्रमरदास जी ने इसका उत्तर इस प्रकार दिया है— किं कोरति परगटु चानल संसारि । गुरमुखि कोई उतरै पारि ॥

कुछ होर धारमिक लेख, साहिव सिंह, पृष्ठ २६

#### जिस नो नदिर करे तिसु देवै। नानक गुरमुखि स्तनु सो लेवै।

(माम्क की वार, महला ३, पृष्ठ १४५)

यदि गुरु श्रमरदास जी के पास गुरु नानक देव की वाणी न होती, तो इसका उत्तर वे इस प्रकार कैसे देते ?

इस प्रकार साहित सिंह जी ने अनेक उदाहरणों द्वारा यह सिख करने की चेव्टा की है कि गुरु नानक देव, गुरु अमरदास, गुरु अर्जुनदेव सभी की वाणियों में समानता है। इसकी पृष्टि के लिए उन्होंने सिरी रागु से उदाहरण दिए है ओर विस्तार के साथ यह प्रदर्शित किया है कि इस राग में चारों गुरुओं ने कुछ वाणियों की रचना "मन रे", "माई रे", "मुंबे" संबोधनों से की हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि गुरु अर्जुन देव ने सारी गुरु वाणियों गुरु रामदास से प्राप्त की, क्योंकि इस प्रकार के संबोधन तभी हो सकते हैं जब पूर्ववर्ती की वाणियों के परस्पर सम्बन्ध में रहा जाय।

साहिब सिंह जी इस बात के समर्थक नहीं हैं कि गुरु अर्जुन देव ने बाबा मोहन की स्तुति करके गुरुओं की वाशियाँ प्राप्त की । उनका तर्क यह है कि ''इस बिच उसतित सिरफ़ अकाल पुरख की ही हो सकदी है।'' प्रथात् इसमें (श्री गुरु ग्रंथ साहिब में) केवल अकाल पुरुष की ही स्तुति हो सकती है। 'मोहन' शब्द 'बाबा मोहन' के लिए नहीं प्रयुक्त हुआ है। गउड़ी, गूजरा, बिलावलु, वसंत, नारू, तुखारी आदि रागों में गुरु नानक देव तथा गुरु अर्जुन देव द्वारा 'मोहन शब्द का प्रयोग अकाल पुरुष के ही लिए किया गया है।''

निष्कर्ष

इस प्रकार श्री गुरु ग्रंथ साहिब के संकलन के सम्बन्ध में अब तक तीन मत हैं--एक ट्रम्प का, तो दूसरा मैकालिफ़ का आरे तीसरा है साहिब सिंह जी का।

द्रम्य ख्रोर मैकालिफ के मतों में निम्नलिखित मेद प्रतीत होते हैं-

(१) ट्रम्प के अनुसार संगत (सिक्खों की एकत्र जमात) की प्रेरणा से गुरु अर्जुन देव के मन में संकलन की भावना आई। परन्तु मैकालिफ़ के मतानुसार गुरु अर्जुन देव के मन में यह स्वाभाविक प्रेरणा जाएत हुई।

१ कुफ होर धारमिक सेख : साहिव सिंह, पृष्ठ ४१

मैकालिफ़ का मत इसलिए अधिक ठीक प्रतीत होता है कि गुरुवाणी के संग्रह की भावना पहले से ही चली आ रही थी। सिक्खों की उत्तरोत्तर बढ़ती हुई शक्ति को देख कर गुरु अर्जुन देव को यह आवश्यक प्रतीत हुआ कि सभी वाणियाँ (ऊपरी वाणियों के सहित) एक जगह संग्रहीत की जायँ।

(२) ट्रम्प के अनुसार गुरु-वाणियाँ एक स्थान पर नहीं थीं। वे यत्र-तत्र विखरी थीं। परन्तु मैकालिफ के अनुसार गुरु वाणियाँ गुरु अमर-

दास जी के ज्येष्ठ पुत्र बाबा मोहन के पास सुरिह्मत थीं ।

इसमें भी मैकालिफ का मत अधिक समीचीन प्रतीत होता है। इसका कारण यह है कि गुरु नानकदेव के पश्चात् किसी अन्य गुरु ने 'गुरु ग्रंथ साहब' के सकलन तक (यानी सन् १६०४ ई० तक) व्यापक और अकेली यात्रा नहीं की। अत: गुरु नानक की वािण्यों के अतिरिक्त अन्य गुरुओं की वािण्यों की विखरने की संभावना कम थी।

(३ ट्रम्प ने लिखा है कि गुरु अर्जुन देव ने यह भविष्यवाणी कर दी थी कि अब गुरु तेगबहादुर को छोड़कर अन्य गुरु वाणी नहीं लिखेंगे,

परन्तु मैकालिफ़ ने इस बात की चर्चा नहीं की है।

इस स्थल पर भी ट्रम्प का विचार युक्तियुक्त नहीं है। यह किम्बदिन्तयों के सहारे लिखा प्रतीत होता है, वयोंकि करतारपुर वाली 'गुढ़ ग्रन्थ साहिब' की प्रति देखने से यह बात गलत सिद्ध होती है। यही प्रति सबसे अधिक प्रामाशिक समभी जाती है। इस प्रति में प्रत्येक राग के अन्त में कुछ स्थान अवश्य छोड़ा गया है, किन्तु यह स्थान नये विषय के लिए छोड़ा गया है। इसलिए नहीं कि रिक्त स्थानों की पूर्ति गुढ़ तेग बहादुर द्वारा की जाय।

श्रव मैकालिफ एवं साहिव सिंह जी के मतों की विवेचना की जायगी।
दोनों विद्वान् यहाँ तक तो सहमत प्रतीत होते हैं कि गुरु नानक देव, गुरु
श्रंगद्देव, गुरु श्रगरदास, तीनों गुरुश्रों की वाशियाँ सुरिज्ञत थीं। इस सम्बन्ध
में हमें साहब सिंह जी की यह सम्मित समीचीन ज्ञात होती है कि गुरु नानक
देव के ही मन में वाशियों के संग्रह की भावना जगी थी। इसका प्रमुख
कारण यही है कि गुरु नानक की धर्म-संस्थापना सोहेश्य थी। उसके पिछे
सुधार की भावना थी। प्रत्येक धर्म-सुधारक श्रपनी वाशियों को सुरिज्ञत
रखने की चेध्य करता है।

किन्तु दोनों विद्वानों में मौलिक अन्तर यह है कि एक के अनुसार तो गुब-वाणियाँ गुब-परम्परा में ही सुरिच्चित चली आ रही थीं और दूसरे के अनुसार वे वाणियाँ गुब अमरदास जी के ज्येष्ठ पुत्र बाबा मोहन के पास गोइंदवाल (तहसील, तरनतारन, जिला अमृतसर) में थीं।

साहिब सिंह जी ने जिन तकों को उपस्थित किया है, उनमें से प्रमुख तकों की विवेचना नीचे को जा रही है। उनके अनुसार गुरु नानक देव के मन में ही वाणियों के संप्रह की भावना जगी थी और उसके लिए वे जागरूक भी थे। विद्वान् लेखक की यह बात सही भी मान ली जाय, तो भी यह सिद्ध नहीं हो पाता कि गुरुओं की वाणियाँ बाबा मोहन के पास क्यों नहीं पहुँची ? बाबा मोहन गुरु अमरदास जी के ज्येष्ठ पुत्र थे। बहुत संभव यह भी सकता है कि गुरु-गहों के सम्बन्ध में संबर्ष होने का अनुमान कर, उन्होंने किसी भी युक्ति से प्रथम तीन गुरुओं की वाणियों अपने अधिकार में कर ली हों।

प्रथम तीन गुरुत्रों की वाणियों में समानता होना तो स्वामाविक है, क्योंकि साइब सिंह जी के अनुसार गुरु अमरदास जी तक तो सारी वाणियाँ उपस्थित ही थीं।

श्रव इस शंका का उठना स्वाभाविक है कि यदि तीन गुक्श्रों की वािश्याँ बाबा मोहन के पास पहुँच गई, तो चींये गुरु रामदास जी की बािश्यों में समानता कैसे श्रा गई? वािश्यों के बाबा मोहन के पास पहुँचने पर भी समानता का होना कुछ श्रस्वाभाविक नहीं प्रतीत होता। कारण यह कि गुरु रामदास जी ६ वर्ष की श्रत्य वय से ही गुरु श्रमरदास जी के सम्पर्क में श्रा गए थे। पूर्ववर्ती गुरुश्रों की रचनाश्रों के सुनते श्रीर पढ़ते रहने से उनकी वािश्यों का स्मरण होना स्वाभाविक था। गुरु-वािश्यों के बाबा मोहन के श्रिषकार से चले जाने पर भी, उन्हें पर्याप्त मात्रा में वािश्याँ स्मरण हो सकती थीं। श्रतः उनका प्रभाव गुरु रामदास जी द्वारा लिखित वािश्या श्रासानी से पढ़ सकता था।

साहिब सिंह जो का अन्तिम तर्क "जिस शब्द में बाबा मोहन की स्तुति समक्ती जा रही है, यह शब्द परमात्मा के गुण्गान के लिए प्रयुक्त हुआ है और उसमें केवल गुंब अकाल पुरुष की ही स्तुति हो सकती है।" भी बहुत युक्तियुक्त नहीं है। कारण यह कि बाबा मोहन साधक ही नहीं, सिंद्र पुरुष थे। उनके अन्तर्गत अपूर्व आध्यौतिमक शक्ति थी। वे रात-दिन परमात्मा के

च्यान में निमन्न रहा करते थे। ऐसे ही मक्तों एवं उपासकों के लिए गुरुवासी में कहा गया है कि भक्त एवं भगवान् एक हैं। यथा—

"नानक हार जन हिर इके होए हिर जिप हिर सेती रिलम्रा" ॥६॥१॥३॥ (वडहंसु, महला ४, पृष्ट ५६२)

एवं

"सो हरि जनु नाम धिन्नाइदा हरि हरिजनु इक समानि" रागु सोरिठ, सलोक, महला ४, पृष्ठ ६५२

इसलिए बाबा मोहन की स्तुति चाटुकारिता नहीं प्रतीत होती, बल्कि ठीक ही है। अतिम पद पर ध्यान देने से—

" 'भोहन तूँ सुफलु फलिआ सगु परवारे।"

श्रयांत् "ऐ मोहन, त् अपने परिवार समेत फूलो-फलो"—से यही प्रतीत होता है कि उपर्युक्त पद बाबा मोहन के लिए कहा गया है। गुरु-वाणी में परमात्मा की स्तुति किसी भी स्थल पर इस ढंग से नहीं को गई है। अतएव साहिव सिंह जी के मत में अभी विद्वानों के परीच्चण की अधिक आवश्यकता है। अभी तक यह मत मान्य नहीं हो सका है।

### श्री गुरु ग्रंथ साहिब के वाणीकार

पिनकाट के अनुसार श्री गुरु ग्रंथ साहिब में ३३८४ शब्द है और उनमें १५५७५ बन्द हैं। इनमें से ६२०४ बन्द, पाँचर्वे गुरु अर्जुन देव, 'महला ५, द्वारा, २६४६ बन्द आदि गुरु, नानक दें, 'महला १. द्वारा, २५२२ बन्द तीसरे गुरु अमरदाम जी 'महला ३, द्वारा १७३० बन्द चौथे गुरु रामदाम, 'महला ४' द्वारा, १६६ बन्द नवम गुरु तेगवहादुर, 'महला ६' द्वारा, और ५७ बन्द द्वितीय गुरु अगददेव, 'महला २' द्वारा रचे गए हैं। अवशिष्ट बन्दों में से कबीर के बन्द सबसे अधिक हैं और मरदाना के सबसे कम।'

सुविधा के लिए प्रन्थ साहब के रचिवताओं का कम इस प्रकार रखा जा सकता है--

(क) सिक्ख गुरु ।

(ख) भक्त-गण।

(ग) भट्ट-समुदाय ।

(घ) फुटकल वाणीकार ।

(क) सिक्ख गुरु—(१) गुरु नानक देव (१४६६ ई०—१५३६ ई०—ये सिक्खों के स्रादि गुरु स्रोर सिक्ख धर्म के संस्थापक हैं। इनका जन्मस्थान 'तालवंडी' स्रथवा 'ननकाना साहब' (पश्चिमी पाकिस्तान) है। बाल्यकाल से ही इनमें स्रपूर्व साधु बृत्ति थी। ये जन्मजात विरागी, भक्त एवं ज्ञानी थे। धार्मिक सुधारकों की प्रवृत्ति भी बाल्यकाल से ही परिलक्षित होती थी। संसार के बद जीवों के कल्याणार्थ इन्होंने विविध योत्राएँ कीं। कहते हैं कि गुरु नानक देव ने चीन, ब्रह्मा, लंका, स्रयब, मिस्त, तुर्किस्तान, रूसी तुर्किस्तान की यात्राएँ कीं। उन यात्रास्त्रों में इन्हों धोर कष्ट उठाना पद्मा। पर ये स्रपने उद्देश्य से विचलित नहीं हुए। इन्होंने घूम घूम कर मानव-प्रेम, सेवा, त्याग, संयम स्रीर भगवद्भक्ति का संदेश दिया। इनका

१ जे० ब्रार० ए० एस०, भाग १८, कलकत्ता : फ्रेडरिक पिनकाट का लेखा

व्यक्तित्व असाधारण् था। इनमें पैगम्बर, दार्शनिक, राजयोगी, ग्रहस्थ, त्यागी, धम-सुधारक, समाज-सुधारक, कवि, संगीतज्ञ, देश-भक्त, विश्व-बन्धु सभी के गुण उत्कृष्ट मात्रा में विद्यमान थे। इनकी संकल्य-शक्ति में ब्रिहितीय बल था। इनमें विचार-शक्ति और किया-शक्ति का अपूर्व सामंजस्य था और विनोद-प्रियता भी कूट-कूट कर भरी थी। बड़ी से बड़ी शिज्ञाएँ विनोद में दे दिया करते थे। ये करतारपुर में बस गए आर वहाँ इन्होंने आदर्श समाजव्यवस्था की। वहीं १५३६ ई० में 'क्योती-क्योति' में लीन हुए। श्री गुरु-अन्थ-साहिब में इनकी रचनाएँ "महला १" के नाम से संकलित हैं।

(२) गुरु-अंगददेव (१५०४ ई०—१५५२ ई०) ये सिक्खों के दितीय गुरु थे। इनका जन्मस्थान "मत्ते दो सरां" (जिला फिरोजपुर) है। इनका जन्म १५०४ ई० हुआ में था। इनका पहले का नाम लहना' था। प्रारम्भ में ये दुगां के अपूर्व उपासक थे। परन्तु गुरु नानक देव के व्यक्तित्व ने इन्हें चुम्कक की भाँति अपनी ओर खींच लिया। गुरु में इनकी अपार अद्धा और मिक्त थी। इनकी गुरु मिक्त से प्रसन्त होकर गुरु नानकदेव ने इन्हें 'अगद' नाम दिया। गुरु नानक देव ने इनकी गुरु मिक्त पर रीक्त कर कहा था, "अब तुममें और सुक्तमें रंचमात्रभी अन्तर नहीं है। तुम मेरे अंग से ही उत्पन्न हुए हो। इसीलिए आज से तुम्हारा नाम अगद पड़ा।" इनके आध्यात्मिक गुणों पर प्रसन्न होकर गुरु नानक देव ने १५३६ ई० करतार में इन्हें गुरु-गद्दी प्रदान की। इन्होंने सिक्ख धम को संबंधित और शक्तिशाली बनाने के लिए निम्नलिखित उपाय प्रयोग में लाए—

0

- (अ) गुरुमुखी लिपि का प्रचलन किया। यह लिपि सिक्ख जाति की पृथक् लिपि बन गईं और इसी लिपि में उनके सारे धार्मिक ग्रंथ लिखे गए।
- (आ) गुरु नानक देव के जीवन-संस्मरण एकत्र करने का प्रयास किया।
- (इ) लंगर की प्रथा चलाई। इससे सेवा भाव और ऐक्य-भाव को बहुत बल प्राप्त हुआ।

त्रांत में १५५२ ई॰ में खड़्र में ये त्रपनी देहलीला समाप्त कर 'ज्योती-ज्योति' में लान हुए। श्री गुरु प्रन्य साहब में इनकी वाशियाँ ''महला २'' के नाम सम्मिलित हैं।

- (३) गुरु अभरदास (१४७६ ई०—१५७४ई०) ये सिक्लों के तृतीय गुरु थे। इनका जन्म १४७६ ई० में "बासर के प्राम" (जिला अमृतसर) में हुआ था। पहले ये कट्टर वैष्ण्य थे। यह कट्टरतापूर्वक प्रति एकादशी का बत रखते थे। सन् १५२२ ई० से सन् १५४१ ई० तक, यानी लगभग १६ वर्ष तक, प्रति वर्ष हरिद्वार जाते थे। सन् १५४१ ई० में गुरु अगद देव के सम्पर्क में आए। इनका गुरु मिक्त बड़ी श्लाधनीय और अनुकरणीय रही। थे प्रतिदिन आधीरात को गुरु अगद देव के स्नानार्थ जल ले आते थे। ये परम तितिश्च और महान् वैराग्यवान् थे। जाति-गीति की कट्टरता को शिथिल करने के लिए इन्होंने प्रत्येक दर्शनार्थों के लिए यह नियम बना दिया कि गुरु-दर्शन के पूर्व सभी व्यक्तियों के साथ पंगत में भोजन करना आवश्यक है। अकबर बादशाह इन्हें बहुत अधिक मानता था। इन्होंने अपनी देहलीला सन् १५७४ ई० में समात की। अन्य साहित्र में इनकी रचनाएँ "महला ३" के नाम अंतर्गत है।
- (४) गुरु रामदास ( सन् १५३४ ई०-१५=१ ई० ) ये सिक्खां क चतुर्थं गुरु हुए। इनका जन्म १५३४ ई० चूने मरही ( लाहीर ) में हुआ था। इनका पहले नाम जेठा था। ब्रह्म वय ही में इनकी माता का देहान्त हो गया। सात वर्ष की वय में, इनके पिता भी चल बसे। ६ साल की श्रह्म वय ही में थे गुरु श्रमरदास जी की सेवा में उपस्थित हुए। सन् १५५३ इं० में गुरु अमरदास जी की पुत्री "बीबो भानी" के साथ इनका विवाह हुआ। गुरु रामदास परम गुरुभक्त थे। गुरु अमरदास जी के आदेशानुसार १५७० इं॰ में इन्होंने 'श्रमृतसर' बसाना प्रारम्भ किया । इन्हें १५७४ ईं॰ में 'गोइंद वाल' नामक स्थान में गुरु गद्दी प्राप्त हुई । ये गोइंदवाल छोड़कर अमृतसर में आकर रहने लगे। इनके तीन पुत्र थे।बाबा पृथ्वीचन्द्र इनके ज्येष्ठ पुत्र थे, जो १५५७ ई॰ में उत्पन्न हुए ये। इनके दूसरे पुत्र का नाम 'बाबा महादेव' था। उनका जन्म १५६० ई॰ में हुन्ना था। तीसरे पुत्र ऋर्जन देव थे। उनका जन्म १५६३ ई० में हुआ था। आगे चलकर यहा अर्जुन देव सिक्खों के पाँचवें गुरु बने । गुरु रामदास १५८१ ई॰ में 'ज्योती-ज्योति' में लीन हुए। श्री गुरु-मंथ साहिब में इनकी वाणियाँ, 'महला ४' के नाम से श्रंकित है।
- (४) गुरु अर्जुन देव (१५६३ ई० १६०६ ई०) में सिक्खों के पाँचवें गुरु थे। इनकी जन्म तियि अ६३ ई० है श्रीर जन्मस्थान गोइंदवाल।

११ वर्ष की अवस्था तक 'गोइंदवाल' में ही रहे। फिर १५७४ ई० में अपने पिता गुरु रामदास जी के साथ अमृतसर चले आए। १५८१ ई० में गोइंद-वाल में उन्हें गुरु गद्दी पदान की गई। १५८१ ई० में अमृतसर चले आए। १५८५ ई० में अमृतसर चले आए। १५८५ ई० में अमृतसर चले आए। १५८५ ई० प्रसिद गुरुद्वारा "हर-मिदर" की नींव पड़ी। गुरु अर्जुन देव ने १५६० ई० तरनतारन और १५६३ ई० करतारपुर वसाथा। सन् १५६५ ई० के जून महीने में हरगोविन्द जी का जनम हुआ। आगे चल कर यही हरगोविन्द सिक्खों के छठे गुरु बने। गुरु अर्जुन देव ने अत्यन्त अम से 'श्री गुरु अंथ साहव' का संहलन किया। सन् १६०४ ई० में हर मिन्दर में श्री गुरु अंथ साहव की संस्थापना को गई, वाबा बुड्डा इसके प्रथम अन्यी नियुक्त किए गए।

चन्दूशाह अपनी पुत्री का विवाह गुरु ऋर्जन देव के तीसरे पुत्र (बाद में सिक्तों के छुठे गुरु हरगोविन्द) के साथ करना चाहता था। पर गुरु अर्जुन देव को यह विवाह मंजूर नहीं था। इसी कारण चन्द्रशाह गुरु अर्जुन देव का कटर शतु हो गया और गुरु अर्जुन देव के विरुद्ध पड़यंत्र करने लगा। इस पड़यंत्र में गुरु अर्जन देव के ज्येत भाता पृथ्वीचंद्र (प्रिथिया) त्रीर मुलही खाँ भी मिभिजित थे। १६०५ ई० में ऋकबर बादशाह से भी गुरुग्रंथ साहित के विरुद्ध शिकायत की गई। परन्तु अकबर ऐसे उदार शाहंशाह को उस पवित्र प्रनथ में कोई भी शिकायत की चीज नहीं मिली। इससे वह संतुष्ट हो गया। दिसम्बर, १६०५ ई० में अकबर का देहान्त हो गया श्रौर उसका उत्तराधिकारी जहाँगीर बना। श्रकबर के समान जहाँगीर में सहदयता और उदारता नहीं थो। उसने गुरु अर्जुन देव के ऊपर खुसरू की सहायता करने का बहाना बना कर राजद्रोह का आरोप लगाया। गुरु अर्जुन देव लाहौर बुलाए गए। जहाँगीर ने गुरु अर्जुन देव को लाहौर के हाकिम मुत्तंजा खाँ के हवाले किया। साथ ही यह भी निर्देश कर गया कि वह खुब कष्ट दे दे कर गुरु अर्जुन देव को मारे। मुर्चजा खाँ ने इस क्रूर कर्म के लिए गुरु अर्जुन के शत्र चन्दृशाह को नियुक्त किया। गुरु अर्जुन देव को कष्ट देने के लिए जिन जिन उपायों के प्रयोग किए गए, वे अस्यन्त हृद्य विदारक हैं। परन्तु गुरु ऋर्जुन देव ने उन कहीं को हस हस कर सहन किया और सिक्ख-धर्म की गौरव-रज्ञा के लिए गुरु ऋर्जुन (मई, सन् १६०६ ई० में) शहीद हुए । श्री गुरुग्रंथ साहब को वर्त्तमान रूप देने का सारा श्रेय गुरु ऋर्जन देव को ही है। प्रन्थ साहब में इन्हीं की रचनाएँ सबसे ऋषिक हैं श्रीर वे "महला पंजवाँ" के नाम से संग्रहीत हैं।

इनके बाद के होने श्वाले तीन गुरुश्रों—छठे हरगोविन्द जी (१४६५ ई०—१६४४ ई०), सातवें गुरु हर राय (१६३० ई०—१६६१ ई०) श्रीर श्राठवें गुरु हर किशन (१६५६—१६६४ ई०) की कोई भी वाणी ग्रन्थ-साहिव में नहीं है।

- (६) गुरु तेग बहादुर (१६२१ ई०-१६७५ ई०) ये सिक्सों के नवें गुरु थे। स्त्रीर सिक्लों के छुठे गुरु हरगोविन्द जी के पुत्र थे। इनका जन्म सन् १६२१ ई॰ में शुरु के महल' ( अमृतसर में ) में हुआ था। ये बाल्यकाल से हीं अत्यंत वैराग्यवान् थे। ब्रारम्भ से ही इनकी वृत्ति ब्राध्या-त्मिक थी। ये परम शान्त के और 'बकाला' नामक स्थान में अपना सारा समय परमात्म-चिन्तन में व्यतीत करते थे। आठवें गुरु, हरिकशन जी ने अपनी देहलीला समाप्त कर 'ज्योती ज्योति' में मिलते समय गुह-नियुक्ति के सम्बन्ध में केवल इतना ही संकेत किया था - 'बाबा बकाले !' माखनशाह जी ने सच्चे गुरु तेग बहादुर जी का पता लगाया । गुरु तेग बहादुर जी को सन् १६६४ ई॰ 'बकालार में गुरुगद्दी का उत्तरदायित्व सीपा गण । सन् १६६६ ई॰ में पटना शहर में गोविन्दराय का जन्म हुआ। आगे चल कर यहां गोविन्दराय' सिक्छों के दशवें गुरु गोविस्द सिंह हुए। सन् १६७५ ई० में गुरु तेगबहादुर जी ने देश की कल्याग्र-भावना श्रीर धर्म-संस्थापना के निमित्त श्रपने की श्रीरंगजेब की प्रचरड धार्मिक द्वेपामि की श्राहुति बनाया। ये हँसते-हँसते शहीद हए । इनकी वाणियाँ श्री गुरुप्रंथ साहिव में "महला न ।" के नाम से संगृहीत है।
- (७) गुरु गोविन्द सिंह (१६६६ ई०—१७०८ ई०) ये सिक्खों के दशवें और अन्तिम गुरु थे। इनका जन्म सन् १६६६ ई० में पटना (बिहार) में हुआ था। गुरु तेमबहादुर के शहीद होने के पश्चात् गुरु गोविन्द सिंह जी गुरु-गही के उत्तराधिकारी बने। इनकी संघटन-शक्ति अद्भुत थी। इन्होंने अपनी संघटन-शक्ति के आधार पर सिक्ख-जाति को अपूर्व शक्तिशाली जाति में परिगत कर दिया। अनंगपाल के पश्चात् गुरु गोविन्दसिंह जी के समान पंजाब में कोई भी राजनीतिक नेता नहीं हुआ। गुरु गोविन्द सिंह जी धार्मिक नेता तो थे ही, साथ ही अपूर्व महान् राष्ट्रीय भी थे। इन्होंने जाति-प्रथा को मेट कर सभी सिक्खों को समान अधिकार दिया। सिक्खों के लिए सामूहिक उपासना की विधि बतायी। उन्हें 'अमृत छक्रने' की महत्ता बताकर और उन सबके लिए बाहरी एकता (कंषी, कच्छ, केश, कहा, कृपाग् ) में समानता

ला कर पंथ का निर्माण किया। किन्तु जिन लोगों की यह धारणा है कि केवल बाह्य साधनों के आधार पर ही, सिक्खों में पीरुप, शीर्य, साहस और बिलदान होने की भावना आ गई, वे भारी भूल-करते हैं। गुरु गोविन्दसिंह जी ने सिक्लों को स्रांतरिक शक्ति पदान की। इन्होंने सिक्लों को बाह्य स्त्रीर श्रान्तरिक दोनों ही प्रकार से श्रमृत विलावा । इन्होंने श्राध्यात्मिक उपदेशो द्वारा सिक्खों के व्यक्तिगत ब्रहंभाव को नष्ट कर दिया। इन्होंने सिक्खों के सम्मुल सेवा, त्याग श्रीर राष्ट्र-प्रेम के श्राहतीय श्रादश रखे। इन्होंने भार-तीय साहित्य का इसलिए अनुवाद कराया कि पंजाब-निवासी भारतीय वीरों के त्यागमय आदर्श को सममें। साथ ही वे यह भी अनुभव करें कि रावगाव पर रामत्व की विजय अवश्यम्भावी है। इन्होंने अपने चारों पुत्रों की बिल इस-लिए दी कि उनके सहस्रों पुत्र स्नानन्द से जीवन-यापन कर सकें । वे जीवन-पर्यन्त अन्याय को मिटाने के लिए युद्ध करते रहे और 'सवा लाख' से 'एक' को जुमाते रहे । गुरु गोविन्द सिंह का नाम धर्म-सुधारकों में तो ऊपर है ही. राष्ट-उन्नायकों में भी इनका नाम अवगरव है। गुरु गोविन्द सिंह जी ने गीता के प्रसप्त आदशों को पंजाब में फिर से जाएत किया। इन्होंने लोक और परलोक में तथा व्यवहार ऋौर ऋध्यात्म में ऋदितीय सामंजस्य स्थापित किया । इनका जीवन संघर्षमय, त्यागमय एवं सेवामय था । ये पूर्ण निष्काम कर्मयोगी थे। अन्त में ये दिश्ण भारत के नदेड़ ( हैदराबाद, दिश्ण ) नामक स्थान में अपनी देहलीला समाप्त कर 'ज्योती-ज्योति' में लीन हुए । इन्होंने गुरु-गद्दी के लिए भीषण संघर्षों का श्रनुमान कर गुरुत्व का समस्त भार 'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' में केन्द्रीमृत कर दिया। द्रम्प एवं मैकालिफ़, तेजिसिंह और गंडा सिंह आदि विद्वान ग्रंथ में इनका रचित केवल एक 'दोहरा' मात्र मानते हैं :-

बकु होत्रा बंधन छुटै, सभ किछु होत उपाइ।
नानक सभ किछु तुमरे हाथ में, तुम ही होत सहाइ॥
परन्तु शेरसिंह इस दोहरे को गुरु गोविन्द सिंह जी द्वारा रचित नहीं
मानते। वे इसे गुरु तेगबहादुर द्वारा ही रचित मानते हैं।

(ख) भक्तगर्म : श्री गुरु ग्रंथ साहिब में गुरुत्रों की रचनात्रों के

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, पृष्ठ १४२६

२. फिलासकी बाव सिक्जिड़म : ड्रोर्ससह, पृष्ठ ४३

अतिरिक्त विभिन्न सम्प्रदाय के मक्तों की रचनाएँ मी संग्रहीत हैं। इन मक्त-किवां में लगभग चार शताब्दियों के विचार गुम्फित हैं। ईसा की बारहवीं शताब्दी के मध्य से लेकर सोलहवीं शताब्दी के मध्य तक की विचारधारा इन भक्त किवाों में पायी जाती है। मैकालिफ प्रभृति विद्वान् इन भक्तों की संख्या १६ मानते हैं। किन्तु द्रम्प और गोकुलचन्द नारंग इनकी संख्या केवल १४ मानते हैं। दोनों ही विद्वान्, भीराँवाई और 'परमानंद' का नाम खोड़ देते हैं। माराँवाई का केवल एक पद भाई बन्नों के 'प्रन्थ साहब' की प्रति में है। किन्तु यह प्रामाणिक नहीं समका जाता। परमानंद का एक पद राग सारंग, १२५३ एक पर है। हालांकि परमानंद का नाम अन्य मक्तों के नामों की माति शीर्षक में नहीं दिया गया है। पद के अन्त में उनका नाम अवश्य मिलता है। भक्तों के नाम समयानुक्रम से इस प्रकार हैं:—

१. जयदेव : इनकी जन्मतिथि अज्ञात है । ईसा की बारहर्वी शताब्दी में इनकी जन्मतिथि मानी जाती है । पींडत परशुराम चतुर्वेदी के अनुसार इनका जन्म-स्थान उड़ीसा अगैर कर्म-स्थान बंगाल है । प्रसिद्ध 'गीत गोविन्द'

के रचयिता ये ही माने जाते हैं।

२. नामदेव: इनका जन्मस्थान वम्बई प्रान्त के सतारा जिले में माना जाता है। जन्मतिथि ऋगात है।

३. त्रिलोचन : ये नामदेव के समाकलीन माने जाते हैं। इनकी

जन्मतिथि १२६७ ई० है श्रीर जन्मभूमि बम्बई प्रान्त है। ४. परमानन्द: इनकी जन्मतिथि श्रकात है। पर जन्मभूमि बम्बई

प्रान्त मानी जाती है। ४. सदना : इसका जन्मस्थान सिन्ध प्रान्त है। ये कसाई का व्यवसाय

करते थे।

६. वेनी : इनकी जन्मतिथि तथा जन्मस्थान श्रशत है । पर मैकालिफ़ के अनुसार इनकी जन्मभूमि कदाचित् उत्तर प्रदेश ही है ।

७. रामानस्द : ये काशी के प्रसिद्ध वैष्णव धर्म के आचार्य थे। इन्होंने भक्ति की सन्दाकिनी उत्तर भारत में प्रवाहित की। ये उदार धामिक भावना से ओतप्रोत थे। इनके शिष्यों की संख्या अनेक थी। इन्होंने भक्ति का मार्ग सबके जिए सुलभ बनाया।

प्रशाबाट : ये जाति के जाट थे । इनका जन्म १४१५ ईo

मेराजस्थान में हुन्ना था। " 。

९. पीपा : इनकी जन्मतिथि १४२५ ई० मानी जाती है। इनका जन्मस्थान उत्तर प्रदेश है।

१०. सैन: ये जाति के नाई थे और बाँधवगढ़ (रीबाँ) के राजा के यहाँ सेवा-कार्य किया करते थे। ये रामानन्द जी के शिष्य भी थे।

११- कबीर: इनका जन्म १४५५ ई० में काशी में हुआ था। विधवा बाह्य की के परित्यक्त पुत्र थे। नव विवाहित मुसलमान दम्पति नीरू और नीमा ने इनका पालन-पोषण किया। रामानन्द जी के शिष्यों में इनका अवगण्य स्थान है। ये प्रसिद्ध सन्त और क्रान्तिकारी सुधारक, हए।

१२. रवदास अथवा रविदास अथवा रैदास: ये भी रामानन्द जी के शिष्य थे। जाति के चमार थे और जूता गाँउने का व्यवसाय करते थे। ये कबीर के समकालीन थे और अल्पन्त शान्त भक्त थे।

१३. मीराँबाई: ये मेडता के रलसिंह की पुत्री थीं। १५०४ ई० के लगभग इनका जन्म हुआ था। इन्हें कृष्ण भक्ति में अनेक कष्ट उठाने पढ़े। पर ये रंचपात्र भी विचलित नहीं हुई। वैसे तो से सगुणोपासिका मानी जाती हैं। पर इन पर निर्मुणो प्रभाव भी बहुत अधिक है।

१४. फरीद : ये जाति के मुसलमान थे। इनका जन्मस्थान पश्चिमी पंजाब है।

१४. भीखन: संभवतः ये काकोरी के शेख भीकन थे। इनका देहावसान अकबर के पूर्वाद शासन-काल में हुआ।

१६. सूरदास: ये 'स्रसागर' के रचिता 'स्रदास' से भिन्न स्रदास हैं। ये जाति के ब्राह्मण थे ब्रौर ब्रात्यधिक सुन्दर थे। इसी कारण ये 'स्रदास मदनमोहन' कहलाते थे।

(ग) भट्ट-समुदाय: श्री गुरु-ग्रन्थ साहित्र में कतिपय मट्टों की रचनाएँ भी संग्रहीत हैं। उन्होंने प्रथम पाँच गुरुश्रों की स्तुति सबैया छन्दों में की है। उनके नामों के सम्बन्ध में अनेक विद्वानों में मतभेद है। नामों की संख्या के बारे में भी मतभेद है। ट्रम्प ने भट्टों के नामों की संख्या १५ बतलायी है। गोकुलचन्द नारंग ने ट्रम्प की दी हुई नामावली की पुष्टि की है। मोहन सिंह जी ने केवल १२ नाम गिनाए हैं। साहित्र सिंह जी के मत से उनकी संख्या ११ है। शेरसिंह जी ने निम्नलिखित १७ नामों की सूची दी है।

१ मधुरा २ जालप, ३ बल्द, ४ हरिबंश, ५ टल्ह, ६ सल्ह, ७ जल्द, प्रभल्ह, ६ कल्ह सहार, १० कल्ह, ११ जल्हन, १२ नल्ह, १३ कीरत, १४ दास, १५ गयंद, १६ सदरंग स्रोर १७ भिस्ता,

यदि सभी विद्वानों द्वारा दी गई नामों की सूची एक स्थान पर रखी जाय तो उपर्युक्त १७ नामों के ऋतिरिक्त ५ नाम और बढ़ते हैं—

१ सेवक, २ परमानन्द, ३ पारथ, ४ नल्ह ठाकुर, ५ गंगा। मोहन सिंह जी ने १२ नामों की सूची दी है! वे नाम निम्निलिखित:— १ कल्ह, २ कीरत, ३ जालप, ४ मिखा, ५ मल्ह, ६ सल्ह, ७ कल्ह ठाकुर, ८ नल्ह, ६ रद, १० दास, ११ मधुरा, १२ हरिवंश।

(घ) फुटकलवासीकार: उपर्युक्त वास्तोकारों के स्रतिरिक्त सुन्दर, मरदाना, सत्ता श्रौर बलवंड भी हैं। सुन्दर का रामकलो का सद, मरदाना की वासी, स्रौर सत्ता तथा बलवंड की बार भी ग्रन्थ साहिब में संगृहीत हैं।

## श्री गुरु ग्रन्थ साहिब जी का भीतरी क्रम

श्री गुरु प्रनथ साहिब में वाशियों का क्रम निम्नलिखित हैं :-

(क) जपुजी (१ पृष्ठ से ८ पृष्ठ तक) सिक्लों के श्रादि गुरु नानक द्वारा रचित है। जपुजी के प्रारम्भ में सिक्लों का मूल मंत्र १ श्रोंकार से गुर प्रसादि तक है। इसमें ३८ पौड़ियाँ हैं। इसके प्रारम्भ श्रीर श्रन्त में एक एक सलोक हैं। श्री जपुजी प्रातःकाल पढ़ा जाता है।

(ख) सोदरु (पृष्ठ ८ से १० तक) में ५ शब्द हैं और दो रागों से लिये गए हैं—-रागु आसा से और रागु गूजरी से। रागु आसा के ३ शब्द "महला १" के हैं और रागु गूजरी का १ शब्द "महला ४" का और दूसरा

शब्द "महला ५" का है। इस प्रकार सोदर में ५ शब्द हैं।

(ग) सो पुरखु (पृष्ठ १०-१२) में ४ शब्द । ये चारों शब्द श्रामा रागु में हैं। उन चारों में १ शब्द "महला १" का है, २ शब्द "महला ४" के हैं और १ शब्द "महला ५" का है। सोदर्श और सोपुरखु रहिराम के भाग हैं। रहिरास का पाठ सिक्ख लोग सार्यकाल करते हैं।

(घ) सोहिला (पृष्ठ १२-१३) में ५ शब्द हैं। वे रागु गउड़ी, रागु आसा तथा रागु धनासरी में पाये जाते हैं।

"महला १" के तीन शब्द हैं, एक तो रागु-गउड़ी दीपकी का, दूसरा रागु आसा का और तीसरा रागु धनासारी का है।

"महला ४ का एक शब्द है जो रागु गउड़ी-पूरवी में है और गउड़ी-पूरवी रागु में ही "महला ५" का भी एक शब्द है। इस प्रकार कुल ५ शब्द हैं।

सोहिला का पाठ रात में सोने से पहले किया जाता है

(ङ) इसके पश्चात् राग प्रारम्भ होते हैं (पृष्ठ १२-१३५३) आदि ओ गुरु प्रन्थ साहित्र के अन्त में रागों की एक सूची दी गई है, इसे "राग-माला" कहते हैं। यह "रागमाला" किसके द्वारा रची गई है, इस विषय में काफ़ी काफ़ी मतभेद रहा है। मैकालिफ़ के अनुसार "रागमाला" की सूची एक मुसलमान कवि (आलम कवि) द्वारा लिखी गई। उनका कथन है, "यह समफ में नहीं आता कि यह "राजमीला" आदि थी गुरुप्रन्थ साहित में जोड़ कैसे दी गई। "" परन्तु शेरसिंह जी की सम्मित है यह "रागमाला" गुरु अर्जुन देव ही द्वारा लिखी गई और उन्होंने इसे "गुरु ग्रन्थ साहिब जी" में स्थान दिया। "

"रागमाला" द्वारा दी गई सूची के अनुसार ६ प्रधान राग है और उनकी ३० रागिनियाँ हैं और उनके बुल ४८ पुत्र हैं। इस प्रकार सबका योग ८४ है।

> "ससट राग उनि गाए, संगि रागनी तीस। सभै पुत्र रागन के, घठारह दस बीस ॥३॥

परन्तु गुरुष्ट्रों द्वारा उच्चरित वाशियों में से ८४ में से ३१ रागों के प्रयोग हुए हैं। वे राग निम्नलिखित हैं:--

१, सिरी रागु । २. रागु माका। ३. रागु गउड़ी 1 ४. रागु ग्रासा । प. रागु गुजरी। ६. रागु देवगंधारी। ७. रागु विहागड़ा । ८. रागु वडहंसु । ६. रागु सोरडि । १०. रागु धनासारी। ११. रागु जैतिसरी। १२. रागु टोडी । १३. रागु वैराइी। १४. रागु तिलंग। १६, रागु विलावल । १५ रागु सही। १७. रागु गौड । १८. रागु रामकली। २०. रागु माली गउड़ा। १६. रागु नट नासइन। २२. रागु तुखारी। २१. रागु मारू। २४. रागु भैरउ। २३. रागु केदारा। २५. रागु वसंतु । २६. रागु सारंगु। २७. रागु मलार । २८. रागु कानड़ा। २६. रागु कलिश्रान । ३० रागु प्रभाती। ३१. रागु जैनावंती ।

<sup>ा.</sup> दी खिक्ख रिलीजन, भाग ३, मैकालिक, पृष्ठ ६४-६५

२. फिलासफी माब् सिन्जिम, शेरसिंह, पृष्ठ ५३

३. ब्रादि श्री गुरु साहिब, ध्व्ठ १४३०

परन्तु उपर्युक्त ३१ रागों के श्रतिरिक्त "श्रादि श्री गुरू प्रन्थ साहिब" में किसा-किसी स्थान पर किसी शब्द में दो मिले रागों का प्रयोग हुआ है—

(१) गउड़ी-माम ।

(२) गउड़ी-दीपकी।

(३) आसा-काफ़ी। काफ़ी (स्वतंत्र राग नहीं है। यह लय का एक रूप है)

(४) तिलंग-काफ़ी।

(५) स्ही-काफ़ी।

(६) सूही-ललित।

(७) विलावलु-गोंड ।

(=) मारू-काफ़ी।

(६) वसंतु-हिंडोल ।

(१०) कलिञ्चान-भोपाली ।

(११) प्रभाती वभास ।

(१२) ग्रामा-ग्रामारी।

इस प्रकार ऊपर ३१ रागों के ऋतिरिक्त निम्नलिखित ६ और रागों के प्रयोग हुए हैं। पर ये राग स्वतंत्र नहीं हैं। प्रधानता तो उसी राग की है, जो पहले प्रयुक्त है, जैसे सूड़ी-लिलत में सूड़ी की हो प्रधानता है। गायन के लिए लिलत का भी सहारा लिया गया है। जो छह नए राग हैं, वे निम्नलिखित हैं:—

१. ललित।

२. ग्रासावरी।

३. हिंडोल ।

४. भोपाली ।

प्. विमास ।

६. दीपकी ।

घर : रागों के साथ गुरुवाणी में कहीं कहीं "घर" शब्द का भी प्रयोग हुआ है। यह संगीतज्ञों के लिए गायन का संकेत है। समस्त श्री गुरु प्रनथ साहिब में १७ घर के प्रयोग हैं।

- (च) रागों की समाप्ति के पश्चात् "श्रादि श्री गुरु ग्रंथ साहित्र जी" का भोग है। द्रम्य के श्रनुसार भोग का श्रायं है 'उपसंहार' इसमें निम्नलिखित कम से वाख्याँ दर्ज हैं:—
  - (१) सलोक सहस-कृती, (महला १), सलोक ४, पृष्ठ, १३५३ पर।
  - (२) सलोक सहस-कृती, (महला ५), सलोक ६७, पुष्ठ १३५३-१३६०।
  - (३) गाथा, (महला ५), २४ बन्द, पुष्ठ १३६०-१३६१।
  - (४) फुनहे, (महला ५), २३ वंद, पुष्ठ १३६१-१३६३।
  - (५) चउबोले (महला ५), बंद, पृष्ठ १३६३-१३६४
  - (६) सलोक, (भगत कबीर जीउ के), २४३ सलोक, पुष्ठ १३६४-

(७) सलोक, (सेल फरीद के), १३० सलोक, पृष्ठ १३७७-१३८४।

(८) सबैये खीमुख वाक्य (महला ५), २० सबैये, पृष्ठ १३८५-

1 अगह १

(E) महों के सबैये (विभिन्न महों द्वारा, १२३ सबैये) पृष्ठ १३८६-१४०६ ।

(ऋ) गुरु नानक देव (महला पहिले) की स्तुति में १० सबैये।

(आ) गुरु अंगददेः (महला दूजे) की स्तुति में १० सबैये।

(इ) गुरु श्रमरदास (महला तीजे) की स्तुति में २२ सबैये।

(ई) गुरु रामदास (महला चउये) की स्तुति में ६० सवैये।

(3) गुरु द्यर्जुनदेव (महला पंजवें) की स्तुति में २१ सबैये। इन सबका सम्पूर्ण योग १२३ सबैये है।

(१०) सलोक बारा ते वधीक (पृष्ठ १४१०-१४२६)

इसका ताल्पर्य यह है कि वे सलोक इस स्थल पर श्रंकित हैं, जो वारों की पौड़ियों में लिखित होने से बचे थे। इनकी संख्या १५२ है:—

(अ) सलोक (महला १ के) ३३।

(आ) सलोक (महला ३ के) ६७।

(इ) सलोक (महला ४ के) ३०।

(ई) सलोक (महला ५ के) २२। सबका योग १५२ होता है।

(११) सलोक (महला ६), गुरु तेगबहादुर के, पृष्ठ १४२६-१४२६ तक इनकी संख्या ५७ है।

(१२) मुंदावर्णी, (महला ५), २ सलोक, पुष्ठ १४२६।

(१३) रागमाला-पृष्ठ १४२६-१४३०।

श्री गुरु-मन्थ साहिब जी के रागों में वाणी का क्रम प्रत्येक राग में साधारणतया वाणियाँ निम्नलिखित क्रम से रखी गई हैं—

(अ) सबद (शब्द)।

(आ) असरपदीसा (अष्टपदियाँ)।

(इ) छंत (छन्द)।

(ई) वार।

(उ) अन्त में भक्तों ही, वाखी।

- (अ) सबद (शब्द): सबसे पहले गुरु नानक देव जी के (महला १), तत्पश्चात् अमरदास जी के (महला ३), फिर गुरु रामदास जी के (महला ४), फिर गुरु अर्जुन देव जी के (महला ५) सबद रखे गए हैं; गुरु अंगददेव (महला २) के सबद नहीं है। गुरु अंगददेव के केवल सलोक हैं, जो वारों की पौड़ियाँ के साथ दर्ज हैं। गुरु तेगबहादुर (महला ६) के सबद जिस राग में हैं, वे वहाँ क्रम से गुरु अर्जुनदेव (महला ५) के सबदों के पश्चात् रखे गए हैं।
- (आ) असटपदीआ (अघटपदियाँ): शब्दों की समाप्ति के पश्चात् अध्यपदियाँ (असटपदीआ) रखी गई हैं। उनका कम भी सबदों के कम के समान ही हैं। गुरु तेगबहादुर (महला १) की कोई भी अध्यपदी नहीं है।
- (इ) छंत (छंद): श्रष्टपिदयों के पश्चात् छंत हैं। इनके रखने का भी वहीं क्रम है, जो शब्दों एवं श्रष्टपिदयों का है।
- (ई) वारां (वारें): 9 श्री गुरु ग्रंथ साहिब में २२ वारे हैं। इनमें २१ वारें तो गुरुश्रों की है। केवल १ वार सत्ता श्रीर बलवंड की है। वार की प्रत्येक पौड़ी के साथ साधार गत्या सलोक होते हैं। केवल दो ऐसी वारे हैं, जिनके साथ कोई भी सलोक नहीं है। सत्ता श्रीर बलवंड की वार में श्रीर रागु वसंतु की वार में सलोकों के प्रयोग नहीं हुए हैं।
- (उ) भक्तों की वाणी: गुरु ग्रंथ साहिब में ३१ रागों में से २२ रागों में भक्तों की बाणी है। वे २२ राग निम्नलिखित हैं:—

रागु सिरी, रागु गउड़ी, रागु आसा, रागु गूबरी, रागु सोरिठ, रागु धनासरी, रागु जैतसिरी, रागु टोड़ी, रागु तिलंग, रागु सुही, रागु विलावलु, रागु गौड़, रागु रामकली, रागु माली-गउड़ा, रागु मान, रागु केदारा, रागु मैरउ, रागु वसंतु, रागु सारंगु, रागु मलार, रागु कानड़ा, रागु प्रभाती।

१. वार : उस कविता को कहते हैं जिसमें किसी योदा के शौर्य की कोई प्रसिद्ध कथा कही जाती है। पंजाब में इनका उसी प्रकार प्रचार था, जैसे उत्तर प्रदेश में आल्हलवर का प्रचार है। ये रचनाएँ वीर रस में होती थीं। इनका प्रचार जनता में बहुत अधिक था। गुरु नानकदेव ने जनता में भक्ति के प्रचार के लिए वारों का प्रयोग किया।

राब्दों, अप्टपिदयों, इंतों और वारों के अतिरिक्त वास्तियों के अन्य संबोधन: शब्दों, अध्यदियों और वारों के अतिरिक्त कुछ, रागों में कुछ वासियाँ खास खास नामों से सम्बोधित हैं। उनका कम इस प्रकार है:—

सिरी रागु में : 'पहरे' और 'वर्णजारा' नामक दो नई वाशियाँ हैं 'पहले' का कम शब्दों और अष्टपदियों के बाद तथा छंतों के पहले हैं।

'वग्रजारा' केवल महला ४, श्रार्थात् गुरु रामदास ने ।लखा है। इसका क्रम "छंतों" श्रोर "वारों" के बीच में है।

२. रागु माम : में दो नई वाशियाँ हैं - 'बारहमाहा (बारह मासा) और 'दिनरैशि'। ये दोनों वाशियाँ क्रमशः अध्यपियों के बाद आयी हैं।

३. रागु गउड़ा: में 'करहले', 'बावन अक्खरो', 'मुखमनी' और 'थिती' नामक चार आंतिरिक्त वाणियाँ हैं। 'करहले' को रचना, महला ४, अर्थात् गुरु रामदास जी ने की है। इसका स्थान महला ३, अर्थात् गुरु अमरदास की अध्यदियों के बाद में है। इसकी गणना अध्यदियों में ही की भी जाती है। महला ५, अर्थात् गुरु अर्जुन देव जी ने 'बावन अक्खरी' को रचना की है। इसमें ५७ सलोक और ५५ पौड़ियाँ हैं। ''बावन अक्खरी' 'छंतों' के पश्चात् दर्ज हैं। 'मुखमनो' की भी रचना महला ५, अर्थात् गुरु अर्जुन देव जी ने की है। इसमें २४ सलोक और २४ अध्यदियाँ हैं और 'बावन अक्खरी' के बाद ही रखी गई है। 'थिती' (तिथी) की रचना भी महला ५ ही ने की है। इसका कम 'मुखमनी' और 'बारों' के मध्य में है, अर्थात् 'मुखमनी' के पश्चात् और 'बारों' के पहले है।

४. रागु आसाः में 'विरहड़े' और 'पट्टो' ये दो पृथक् वा ग्याँ हैं। विरहड़े की रचना महला ५, ने की है। इनकी संख्या तीन हैं। ये अध्यपिद्यों के बाद रखें गए हैं और अध्यपिद्यों में ही इनकी गगाना भी की गई है। 'विरहड़े' की समाप्ति के पश्चात् ही 'पट्टी' आ जाती है। पट्टियों की रचना महला १, आर महता ३ द्वारा हुई है। महला १ की पट्टी में ३६ पीड़ियाँ हैं और महला ३ की पट्टी में १८ पीड़ियाँ।

४. रागु वडहंसु: में "बोडीआ" और 'अलाहणीआ' नामक दो पृथक वाणियाँ प्रयुक्त हुई हैं। 'बोडीआ' की रचना महला ४ द्वारा हुई हैं। महला ४ के छंत के पश्चात् ये रखी गई हैं और इनकी गणना भी छंतों में ही की गई है। 'अलाहणींआ' महला १ और महला ३ द्वारा रची

गई हैं। इनका स्थान 'छतों' श्रीर 'वारों' के बीच में हैं, श्रर्थात् 'छंत' की समाप्ति के परचात् और 'वारों' के प्रारम्भ के पूर्व है।

६- रागु धनासिरी: में 'श्रारती' ही श्रतिरिक्त वासी है। इसकी रचना महला १ ने की है श्रीर इसकी गसना शब्दों में की जाती है।

७. रागु सूही: में तीन श्रांतरिक वाणियाँ हैं—'कुचन्जी', की 'सुचन्जी', तथा 'गुण्वन्ती'। 'कुचन्जी' श्रोर 'सुचन्जी' को रचना महला १ ने की है श्रोर 'गुण्वन्ती' की रचना महला ५ ने। तीनों वाणियाँ श्रष्टपदियों श्रोर छंतों के बीच में दर्ज हैं।

प्त. रागु विलावलुं : में दो वाणियाँ ऐसी हैं—एक तो "थिति" (तिथ) श्रीर दूसरी "वारसत्"। थिति की रचना महला १ ने की है, वारसत की महला ३ ने । ये दोनों वाणियाँ क्रमशः ऋष्टपिदयों के बाद श्रीर खंतों के पूर्व रखी गयी हैं।

९ रागु रामकली: इस राग में चार वाशियाँ ऐसी हैं, जो नए नाम से प्रसिद्ध है—'श्रनन्दु', 'सद' 'श्रोश्रंकाक' श्रीर 'सिघ गोसिट (सिद्ध-गोश्री)। 'श्रनन्दु' की रचना महला है ने की थी। कहते हैं कि यह वाशी महला है, श्रयांत् गुरु असरदास जी श्रपने पोते "श्रनन्द जी" के जन्म के श्रवसर पर सन् १५५४ ई॰ में की थी। इसमें परमात्म चितन के श्रवर्धनीय श्रानन्द का वर्णन है। इसलिए इस वाशी का नाम ही श्रनन्दु रखा गया। यह वाशी सिक्सों के किसी भी मंगल-कार्य के श्रवसर पढ़ी जाती है। 'श्रनन्दु' में ४० पीड़ियाँ हैं। 'सद' वाशी बाबा सुन्दर की रचना है। इसमें ६ पीड़ियाँ हैं। 'श्रनन्दु' श्रोर 'सद' दोनों ही वाशियाँ कमशः श्रथपदियों की समाप्ति के बाद ही रखी गई हैं। श्रोश्रंकार (श्रोंकार) की रचना महला १ ने की थी। इसमें ५४ पीड़ियाँ हैं। "सिघ गोसिटि" भी महला १ कृत है। इसमें ७३ पीड़ियाँ हैं। श्रांतिम दोनों वाशियाँ श्रत्यन्त महत्वपूर्श हैं। गुरु नानक द्वारा प्रदिपादित सिद्धान्तों का सुन्दर वर्शन चित्रण इन वाशियों में

१. गुरु नानक देव और सिद्धों की गोछी "अचल बटाला" और "गोरल हटड़ी" नामक स्थानों में हुई थी। कहते हैं कि गुरु नानक देव जी का दीवान सजा हुआ था और सिद्धगण आकर आसन लगा कर बैठ गए। इसी समय प्रश्नोत्तर हुए। इस वाणी में उन्हीं प्रश्नोत्तरों का सारांश है।

मिलता है। ये दोनों वाशियाँ क्रमशः छंतों श्रीर वारों के बीच में रखीः गई हैं।

१० रागु मारू: में नये नामों से प्रसिद्ध दो वाणियाँ है—पहली है अंजुलीश्रा (ऊंजिलयाँ) और दूसरी सोलहे। अंजुलीश्रा की रचना महला ५ ने की है, और यह अष्टपदियों के बाद रखी गई है। सोलहे की संख्या ६२ है। २२ महला १ द्वारा, २४ महला ३ द्वारा, २ महला ४ द्वारा तथा १४ महला ५ द्वारा लिखे गए हैं। 'अंजुलीश्रा' की समाति के पश्चात् ही ये दर्ज हैं।

११ रागु तुखारी : में केवल एक अतिरिक्त वाणी है और वह है, "बारहमासा" इसकी रचना महला १ ने की है। इसकी गणना छंतों में की गई है।

A DESCRIPTION OF THE RESERVE T

# गुरु-ग्रंथ साहब में वर्णित राजनीतिक सामा-जिक और धार्मिक दशाएँ

किन्हीं विशेष परिस्थितियों में किसी भी धर्म विशेष की स्थापना होती है। इनके प्रत्यक्च उदाहरण बौद्ध धर्म, जैन धर्म तथा वैष्ण्य धर्म हैं। अन्य धर्मों के मूल में भी तत्कालीन परिस्थितियों का ही विशेष हाथ रहता है। गुरु नानक देव जी के धर्म-संस्थापन में भी इन्हीं परिस्थितियों का ही मुख्य हाथ था। इनमें से मुख्य हैं—राजनीतिक, धार्मिक एवं सामाजिक परिस्थितियाँ। इन तीनों का स्वरूप तत्कालीन शासन की धर्मान्धता, संकीर्णता, असहिस्थाता और क्रूरता के कारण विकृत हो चुका था।

राजनीतिक परिस्थिति

देश में मुसलमानों का राज्य पूर्ण रूप से स्थापित हो चुका था। उदार से उदार मुसलमान शासक में धर्मान्धता कूट कूट कर भरी थी। भाई गुरुदास जी की वारों में इस बात का संकेत मिलता है कि काजियों में रिश्वत का बोलबाला था। श्रादि श्री गुरुग्रंथ साहिब जी में गुरु नानक देव जी के शब्दों में तत्कालीन राजनीतिक परिस्थिति का अनुमान लगाया जा सकता है—

किल होई कुते मुद्दी खाजु होन्ना मुरदार । कूडु बोलि बोलि भटकणा चूका धरमु बीचार ॥ जिन जीवंदित्रा पति नहीं मुद्दत्रा मंदी सोई । लिखिन्ना होवै नानका करता सु होइ २११

अर्थात् "किलयुग में (इस बुरे समय में ) मनुष्य के मुख कुत्तों के समान हो गए हैं। वे मुखा महाण करते हैं। भूठ बोलने के रूप में सदैव मूँकते रहते हैं धर्म के सम्बन्ध में उनके सारे विचार समाप्त हो गए हैं। जिनमें जीवित रहते हुए प्रतिष्ठा नहीं है, मरने के पश्चात् उनकी अवश्य बुरी दशा

१. काजी होए रिश्वती : आई गुरुदास की वार, वार १, पौड़ी ३०

२, श्री गुरु ग्रंथं साहिब : सारंग की दार महला १, एन्ड १२४२

होगी। जो कुछ भी भाग्य में लिखा होता है, वह अवश्य होता है। जो कर्त्ता

(परमात्मा ) करता है, वही होता है।"

गुड नानक देव ने तत्कालीन राजाओं श्रीर उनके कर्मचारियों का चित्रण बड़ा भयावह किया है। उनका कथन है "राजा लोग सिंह हो गए हैं। उनके कर्मचारीगण कुत्तों के रूप में परिणत हो गए हैं......... वे सब मनुष्यों का रक्त चाटते हैं श्रीर उनका मांस-मन्नण करते हैं ।" इसी भाँति उन्होंने तत्कालीन राजनीतिक परिस्थिति का बड़ा ही मार्मिक चित्रण किया है—

किल काता, राजे कासाई घरसु पंखु किर उडिरिग्रा। कृडु श्रमावस, सचु चंद्रमा दीसै नाही, कह चिह्या॥ हउ मालि विकुंनी होई। आधेरै राहु न कोई॥ विचि हउसै किर दुखु रोई। कहु नानक किनी विधि गति होई<sup>8</sup>॥

त्रयांत्, "किलयुग छुरे के तुल्य है, राजे कसाई के समान हो गए है, धर्म श्रपने पंखों पर उड़ गया है। (श्रव) भूठ रूपी श्रमावस्या का प्रावल्य है। सत्य रूपी चन्द्रमा दिखालायी ही नहीं पड़ रहा है। पता नहीं, वह कहाँ उदय हुआ है ? मैं (पथ ढूंढ़ ढूंढ़) व्याकुल हो गई हूँ। श्रहंकार में कहीं भी मार्ग नहीं सुभायी पड़ता। श्रहंकार करने के कारण दुःख से रो रहीं हूँ। नानक कहते हैं कि इस संसार से किस माँति मुक्ति हो ?"

इतिहास में बाबर के ब्राकमण प्रांसद हैं। सन् १५२१ ई॰ में उसने ब्रामीनाबाद पर ब्राकमण किया ब्रीर उसे नष्ट-अष्ट कर दिया। खियों की दुईशा की गई। गुरु नानक देव ने इस रोमांचकारो दृश्य का चित्रण ब्रत्य-धिक द्रवीभूत होकर किया है। उन्होंने अभीनाबाद के ब्राक्रमण को स्वयं देखा था। वे उसका निम्नलिखित ढंग से वर्णन करते हैं—''जिन खियों की सुन्दर केश-राशि थी, जिनकी मांगे सिन्दूर से ब्रनुरंजित रहा करती थीं, सिर के वे ही बाल कैंचियों से कतर दिए गए हैं ब्रीर धूल उड़ उड़ कर गले तक ब्रा रही है। जो मुन्दरियाँ महलों के भीतर निवास करती थीं, उन्हीं को ब्राज साधारण स्थानों में बैठने की भी जगह नहीं मिल रही हैं।……जो रमिण्याँ गरी-छुहारे खाती थीं ब्रीर पलँग पर ब्रामन्द खेती थीं, उन्हीं के

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब : वार मलार की, महला १, एट १२८८ ४ श्री गरु ग्रंथ साहिब : वार माम, महला १, एट १४५

गले में रस्सियाँ पड़ी हुई हैं ऋौर उनकी मुक्ता-मालाएँ टूट टूट कर गिर रही हैं।"—

> जिन सिरि सोहिन परीश्रा माँगी पाइ संधूरू। से सिरि काती मुनीश्रन्हि गल विचि श्रावे धूड़ि ॥ महला श्रंदर होरीश्रा हुिंग बहिंग न मिलन्ह हदूरि ॥१॥

गरी छुहारे खांदीचा माणन्हि सेजड़ीचा । तिन्ह गल सिलका पाईचा, तुटन्हि मोतसरीचा १ ॥३॥११॥

युद्ध के परिगामों पर भी गुरु नानक देव की पैनी हिन्ट गई है। उन्होंने कहा है—

> कहां सु खेल तबेला घोड़े, कहां भेरी सहनाई । कहां सु तेगबन्द, गाड़ेरिड़, कहा सु लाल कवाई ॥ कहां सु आरसीया, मुंह बंके, ऐये दिसहि नाहीर ॥१॥१२॥

अर्थात् ''तुम्हारे वे सब खेल कहाँ चले गए श तुम्हारे घोड़ों और अस्तबल का भी पता नहीं है तुम्हारी मेरियों और शहनाइयों की मधुर ध्विन का भी पता नहीं है। तुम्हारी तलवारों की म्यानें, तुम्हारे रथ, तुम्हारी लाल विद्याँ, तुम्हारे द्र्पण, तुम्हारे सुन्दर मुख कहाँ विलीन हो गए शवे यहाँ तो कहीं भी नहीं दिखायी पड़ रहे हैं!"

गुरु नानक देव बाबर के आक्रमण और भारतवर्ष की दुर्दशा से अत्यन्त द्रवीभूत हुए। सीधा प्रश्न उठता है कि आखिर इन क्रूताओं का कारण क्या है ? इसका उत्तर यही है, "परमात्मा की इच्छा!" पर उनका पवित्र, सरल, सच्चा और भावुक हृदय अपनी भावनाओं को व्यक्त करने से रोक न सका। वे साहस, धैर्य, निर्भयता और हृद्वा से परमात्मा से उसी माँति प्रश्न करते हैं, जिस भाँति सरल बालक अपने पिता से उसके किसी रहस्यमय चरित्र का समाधान चाहता है। गुरु नानक देव प्रारब्ध की आह में सारी बुराइयाँ और अच्छा (याँ परमात्मा पर थोप कर अपने नैतिक कर्त्बय

१, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, ब्रासा, महला १, पृष्ठ ४१७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, ज्ञासा, महला ३, एष्ठ ४१७

से मुक्ति नहीं पाना चाहते थे। उन्होंने श्रपना उत्तरदायित्व समक्त कर पर-मारमा से इस भाँति प्रश्न किया -

खुरासान खसमाना कीन्ना हिंदुस्तानु डराइन्ना। ब्रापै दोसु न देई करता जसु करि सुगल चहाइन्ना॥ पृती मार पई करलायों तें की दरदु न श्राइन्ना॥१॥ करता तु सभना का सोई। जे सकता सकते कड मारे ता मिन रोसु न होई॥१॥ रहाउ॥ सकता सीहु मारे पै वगै खसमै सा पुरसाई ॥१॥५॥३६॥

श्रयांत् "बाबर ने खुरासान पर शासन किया, किन्तु उसे श्रपना समस्र कर बचा रखा। उसने हिन्दुस्तान को (श्रपने श्राक्रमण से) भयभीत किया। कर्चा (परमात्मा) ने श्रपने ऊपर दोष न रख कर मुगलों को यम रूप बना कर श्राक्रमण कराया। इतनी मारकाट हुई श्रोर इतनी करुणा ज्याप्त हुई, पर ऐ परमात्मा क्या तुममें तिनक भी करुणा उत्पन्न नहीं हुई १ ऐ कर्चा, तू समी का है (किसी वर्ग विशेष श्रथवा जाति विशेष का नहीं है) यदि कोई शांकशाली किसी शांकशाली का हनन करता है, तो मन में कोष उत्पन्न नहीं होता। पर यदि शांकशाली सिंह निरपराध पशुत्रों के मुण्ड पर श्राक्रमण करता है, तो स्वामी को कुछ तो पुरुषार्थ दिखलाना चाहिए।"

इस प्रकार श्री गुरुप्रंथ साहव में श्राए हुए गुरु नानक देव के पदों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि भारतवर्ष की राजनीतिक श्रवस्था श्रत्यन्त शोचनीय थी। पंजाब की दशा तो श्रीर मी चिन्त्य थी। पहले पहल यही प्रान्त जीता गया था। उसकी स्थिति दो शक्तिशाली मुसलमानी राजधानियों— विल्ली श्रीर काबुल के बीच में थी। वहाँ मुसलमानी साम्राज्य पूर्ण रूपेण स्थापित हो चुका था। गुरु नानक के पदों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि वह समय रक्तपात का युग था। तलवार सदा गर्दनों पर लटकी रहती थीं। श्रातंक समय रक्तपात का युग था। तलवार सदा गर्दनों पर लटकी रहती थीं। श्रातंक का साम्राज्य सारे देश में व्याप्त था। कोई ऐसा नेता न था, जो राष्ट्र की समस्त बिखरी शक्तियों को एक सूत्र में पिरोकर श्रत्याचार का सामना कर सके।

१. फिलासफी चावू सिक्खिज्म : शेर्रासह, पृष्ट २३-२४.

२ श्री गुरु प्रन्थ साहिब, जासा, महला १, पृष्ठ ३६०

#### सामाजिक परिस्थिति

राजनीतिक धर्मान्धता का सामाजिक संघटन पर प्रभाव पढ़ना अवश्यम्भावी है। मुसलमान शासकों ने धर्म-परिवर्तन के कई अस्क निकाले, जिनमें यात्रा कर, तीर्थयात्रा कर, धार्मिक मेलों, उत्सवों और जुलूसों पर कठोर प्रति-बन्ध, नए मन्दिरों के निर्माण तथा जीर्ण-मन्दिरों के पुनरुद्धार पर रोक, हिन्दू-धर्म और समाज के नेताओं का दमन, मुसलमान होने पर बड़े बड़े पुरस्कार देने आदि मुख्य थे। इन्हीं अस्त्रों के द्वारा वे लोग हिन्दू-धर्म को सर्वथा मिटा देना चाहते थे ।

इन अत्याचारों का परिणाम तत्कालीन जनता पर बहुत अधिक पड़ा। हिन्दुओं का अनुदार वर्ग और भी अधिक अनुदार बन गया। वे अपनी सामाजिक स्थिति के रक्षण के प्रति और भी अधिक सचेष्ट हो गए। इसका परिणाम हिन्दु-मात्र के लिए अत्यन्त भीषण सिद्ध हुआ। हिन्दुओं का एक वर्ग असहिष्णु, अनुदार और संकीर्ण हो गया। अपने को विधर्मी प्रभावों से बचाना उसका उद्देश्य हो गया। युग-धर्म, लोक धर्म से पराङ्मुख हो, ब्राह्माचारों, रूढ़ियों के कवच से अपने को सुरिक्षत रखना यही उनका सबसे बड़ा प्रयास सिद्ध हुआ। उनकी यह पराङ्मुखता अन्य धर्मावलिम्बयों तक ही सीमित नहीं रही, बल्कि अपने सहधर्मियों के साथ भी व्यापक रूप में परिलक्षित हुई। इसी कारण सामाजिक व्यवस्था अस्त-व्यस्त हो उठी।

हिन्दुआं का वर्णाश्रम धर्म कहने मात्र को रह गया। ब्राह्मस अपनी दैवी सम्पदा को त्याग कर, पाखंडपूर्ण धर्म में रत हो गए। इसी प्रकार इतिवग्ग अपने स्वामाविक शौर्य को त्याग कर अपनी भाषा और संस्कृति के प्रेम को त्याग कर उदरपोषस के निमित्त अरबी-कारसी के अध्ययन में रत हुए। गुरु नानक देव ने इस परिस्थिति का बड़ा सुन्दर आभास दिया है—

अरवी त मीटिह नाक पकदिह टगण कउसंसार ।। १॥ रहाउ ॥ श्रांट सेती नाकु पकदिह स्मते तिनि लोग्र । मगर पाछे कछु न स्मै एहु पदमु अलोग्र ।। २॥

३. इवोल्यूशन आव्द सालसा, भाग १: इंदुभूषण बनर्जी, पृष्ठ ४३-४४.

स्त्रीन्ना त घरमु छोडिन्ना मलेख भाखिन्ना गही,
स्प्तिट सम इक वरन होई घरम की गति रही । ॥३॥१॥६॥८॥
त्र्यात्, "( ब्राह्मण् ) ध्यान करने के लिए न्नांखें तो बन्द करते हैं,
प्राणायाम करने के लिए नाक भी पकड़ते हैं, किन्तु संसार को ठगने में
प्रवृत्त रहते हैं। श्रांगूठे श्रीर श्रांगुलियों से नाक पकड़ कर यह दम्भ करते हैं
कि हमें तानों लोकों का ज्ञान है, किन्तु अपने पीछे की वस्तु भी न देख
सकते। यह कैसा पद्मासन है। इत्रियों ने भी अपना धर्म त्याग दिया है
श्रीर फ़ारसी श्रादि भाषात्रों को प्रहण कर लिया है। इस प्रकार सारी स्थि
में गुलाभी की एकता हो गई। धर्म का वास्तविक स्वरूप समाप्त सा हो
गया है।"

हिन्दू धर्म पर केवल मुसलमानों का ही अत्याचार नहीं था, बल्कि हिन्दुओं का अत्याचार उससे भी अधिक था। शूट्रों को नीचतम वर्ण समका गया। उच्च वर्ण वालों ने उन्हें सारे अधिकारों से वंचित कर दिया। वेदों और शास्त्रों का अध्ययन उनके लिए त्याज्य बताया गया। अन्त्यजों की दशा तो और भी शोचनीय थी। वे मन्दिरों में देवताओं के दर्शन से भी विहिन्कृत किए गए। उनकी छाया के स्पर्श मात्र से उच्च वर्ण के हिंदुओं का शरीर अपवित्र हो जाता था। सिक्ख गुरुओं की वाणियों से यह बात मली भाँति सिद्ध हो जाती है कि जाति गत अभिमान उस समय अत्यधिक प्रवल था। गुरु नानक देव ने इसका संकेत इस भाँति किया है—

जासह जोति न पूज़हु जाती आगै जाति न हे र ॥१॥ रहाउ ॥३॥ अथात्, "मनुष्य मात्र में स्थित परमात्मा की ज्योति ही को सममने की चेष्टा करो । जाति-पाँति के टंटे-बखेड़े में मत पड़ो । यह निश्चित समम लो कि आगो (वर्ग-व्यवस्था) के पूर्व कोई भी जाति-पाँति नहीं थी।"

गुरु अंगद देव ने जाति-प्रथा की इस बुराई को ही दूर करने के लिए सामंजस्य स्थापित करने की चेष्टा की है। उनका कथन है, योगी गए दर्शन को ही धर्म समझते हैं। ब्राह्मणों का धार्म वेदों का पढ़ना और पढ़ाना समझा जाता है। इत्रियों का धर्म शूरवीरता और शूद्रों की सेवा है। इस प्रकार मेद-बुद्धि वालों के लिए पृथक्-पृथक् ढंग और पृथक्-पृथक् तरीके

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला १ पुष्ठ ६६२-६३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, अस्ता, महला १, पृष्ठ ३४६

हैं। किन्तु तथ्य तो यह है कि प्रत्येक मनुष्य में चारों वर्णों का समन्वित रूप होना चाहिए। प्रत्येक मनुष्य में किसी समय ब्राह्मण, किसी समय इतिय, किसी समय और किसी समय शूद्र के होने चाहिए।"—

जोग सबदं गिम्रान सबदं बेद सबदं बाहमण्ह। सत्री सबदं सूर सबदं सूद सबदं पराकृतह।। सरब सबंद एक सबंद जेको जाणे भेठ। नानकु ताका दासु है सोइ निरंजनु देउ॥

जिस व्यक्ति ने जाति के इस समन्वित रूप को श्रपने में स्थापित कर लिया है, वही परमात्मा का वास्तविक रहस्य समम्तता है। गुरु श्रंगद देव जी ऐसे व्यक्ति को बहुत ही ऊँचा समम्तते हैं। उसे साज्ञात् परमात्मा ही समम्तते हैं श्रौर श्रपने को ऐसे व्यक्ति का दास कहने में भी नहीं हिचकते।

तीसरे गुढ अमरदास जी की वाणी से यह भली भाँति स्पष्ट हो जाता है कि जाति-व्यवस्था का कितना मिथ्या अभिमान था। गुरु अमरदास जी 'भैरउ रागु' में जाति के सम्बन्ध में अपने विचार निम्नलिखित ढंग से व्यक्त करते हैं—

"किसी भी व्यक्ति को जाति का श्रिभमान नहीं करना चाहिए। कोई कहने मात्र से ब्राह्मण नहाँ बन जाता। परम ब्रह्म का जिसने भी साद्मात्कार कर लिया है, वही ब्राह्मण है। मूखों, गँवारों! जाति का श्रिभमान मत करो। इस प्रकार के श्रिभमान से श्रुनेक विकारों की उत्पत्ति होती है। सभी कोई चार वर्णों की बातें करते हैं। किन्तु यह नहीं समस्तते कि चारों वर्णों की उत्पत्ति ब्रह्म से ही हुई है। ऐसी स्थिति में न कोई बड़ा कहा जा सकता है श्रीर न छोटा। स्टिट मात्र में एक ही मिट्टी विद्यमान है। कुम्हार उसी मिट्टी से नाना भाँति के बर्चन बनाता है। इसी प्रकार पंच तस्वां—श्राकाश, वायु, श्रिम, जल एवं पृथ्वी—से स्टिट के समस्त प्राणियों की रचना हुई है। श्रात: कौन कहा सकता है कि श्रामुक बड़ा है श्रामुक छोटा।"

जाति का गरबु न करीश्रहु कोई। बहसु विन्दे सो ब्राहमणु होई॥१॥

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, द्यासा, महला २, वार सलोका नालि सलोक भी, पुष्ठ ॥४६६

जाति का गरत न किर मृरख गवारा ।

इसु गरव ते चलहि बहुत विकारा ॥१॥ रहाउ ॥
चारे वरन आखै सभु कोई ।

बहुमु बिंदु ते सभ ओवित होई ॥२॥

माटी एक सगल संसारा !

बहु बिधि भांडे घेड़े कुम्हारा ॥३॥

पंच ततु मिलि देही का आकारा ।

घटि बधि को करें बीचारा ॥॥॥॥

मुसलमानों के शासन काल में भारतीय नारियों के ऊपर अत्याचार तो चरम सीमा पर पहुँच गया। यह परम शोचनीय बात थी कि उनका सम्मान उनके परिवार में ही समाप्त हो गया। अमरत्व की साधना के सारे अधिकारों से वे बंचित कर दी गईं थीं। उनका कोईं निजी कमें ही न रह गया। वे आध्यात्मिक उत्तरदायित्व से हीन थी। उनका कोईं । अधिकार मी न रह गया। वेदों, शास्त्रों का अध्ययन उनके लिए वर्जित था। गृह परिचयां ही उनकी साधना थ। और उसी में उन्हें सन्तोष करना पड़ता था। इतना ही नहीं सन्त-महात्माओं की हिंद्र में भी वे हैय समभी जाने लगीं। बड़े दुःख की बात तो यह है कि उनके सामाजिक स्तर को ऊँचा उठाने को कीन कहे वे उत्तरोत्तर तिरस्कार की वस्तु समभी जाने लगीं। लोग उनकी निन्दा करने में भी नहीं चूकते थे। गृह नानक देव के एक पद से यह बात स्पष्ट रूप से ज्ञात हो जाती है कि लोगों की हिंद्र में स्थिन नन्द था। किन्तु उन्होंने हिन्दू-जाति के उपेद्यित-नारी-समाज को गौरव के आसन पर प्रतिध्ठित करने की चेष्टा की—

भंडि जंमीऐ भंडि निर्माऐ भंडि मंगणु वीआहु। भंडहु होवे दोसती भंडहु चलै राहु॥ भंडु मुखा भंडु भालीऐ भंडि होवे बंधानु। सो किउ मंदा आसीऐ जितु जंमिह राजानु॥<sup>3</sup> स्रर्थात्, 'स्त्री के द्वारा ही हम गर्म में धारण किए जाते हैं श्रीर

१. श्री गुरु अन्य साहिब, रागु भैरउ, महला ३ पृष्ट १९२८

२. प्सेज़ इन सिक्लिंग : तेजासिंह, पृष्ठ १२-१३.

३. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, आसा दी वार, महला १, पृष्ठ ४०३.

उसी से जन्म लेते हैं। उसी से हमारी मँगनी होती है छोर उसी से विवाह होता है। स्त्री से हमारी (जीवन-पर्यन्त की) मैत्री होती है। उसी से छिट-कम चलता रहता है। एक स्त्री के मर जाने पर दूसरी स्त्री खोजनी पड़ती है। स्त्री हमें सामाजिक बन्धन में रखती है। फिर हम उस स्त्री को मंद क्यों कहें, जिससे महान् पुरुष जन्म लेते हैं ?"

### धार्मिक-परिस्थिति

भारतवर्ष में राजनीति त्रार समाज का मेरदर्ग्ड धर्म ही रहा। यहाँ की राजनीतिक एवं सामाजिक संबटन कभी धर्म-निरपेत् नहों रहे हैं। गुरु नानक देव के समय में राजनीतिक एवं सामाजिक संकीर्याता एवं ऋत्याचारों श्रीर श्रनाचारों का मूल कारण धार्मिक संकीर्याता थी। उस काल के हिन्दू एवं मुसलमान अपने अपने धर्म की उदार और सार्वभीमिक मान्यताओं को भूल कर साम्प्रदायिकता के गड़दे में पड़े हुए थे। गुरु नानकदेव ने उसका सजीव चित्रण अपने शिष्य, भाई लालों से इस भाँति किया है—

सरमु घरमु दुइ छपि खलोए कूढु फिरें परधानु वे लालो ।
काजीया बामण की गलि थकी चगदु पढ़े सैतानु वे लालो ॥
मुसलमानीया पड़िह कतेबा कसट महि करिह खुदाइ वे लालो ।
जाति सनाती होरि हिंदवाणीया एहि भी खेख । लाइ वे लालो ॥
खून के सोहिले गावीयहि नानक रतु का कंगू पाइ वे लालो ॥ १॥३॥५
प्रयात, "ग्ररे लालो, लज्जा ग्रीर धर्म —दोनों ही —संसार से विदा

त्र्यात्, "अर लालां, लज्जा आर वम —दाना हा —उत्तर तर्म् हो चुके हैं और चारों ग्रोर क्रूठ का ही साम्राज्य है। काजियों और ब्राह्मणों ने अपने कर्त्तं व्याग दिए हैं ग्रीर अब विवाह शौतान करवाता है। मुस्ल-मान स्त्रियों और हिन्दु-स्त्रियों तथा अन्य ऊँची और नीची स्त्रियाँ कष्ट में पड़ कर परमात्मा का नाम ले रही हैं। नानक कहते हैं कि वे सब खूनी गीत गा रही हैं और केशर के स्थान पर रक्त पड़ रहा है।"

धर्म का वास्तविक रूप लोग भूले जा रहे थे। बाह्याडम्बरों का बोल-बाला था। बहुत से लोग तो भय से ख्रौर मुसलमानों को प्रसन्न करने के लिए कुरान इत्यादि पढ़ते थे। मुसलमान भी "श्रम्रस्ती मजहन" को छोड़ रहे थे। गुरु नानक देव के ही शब्दों में सुनिये:—

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, तिलंग, महला १, एष्ठ ७२२-७२३.

गऊ विशहमणा कउ कर लावहु गोबिर तरगु न जाई। धोती टिका तै जपमाली धानु मलेखां खाई।। श्रंतरि पूजा पद्हिं कतेबा संजमु तुरका भाई।। खोडीले पासंडा ।।

तालयें यह कि ऐ समृद्धिशाली हिन्दुओं, एक ओर तो तुम लोग मुस्लमानों का शासन सुदृढ़ बनाने के लिए गौओं और ब्राह्मणों पर कर लगाते हो और दूसरी ओर गौ के गोबर (श्रयांत् गौ के गोबर आदि की गौरी, गखेश आदि की प्रतीक-मूर्ति) के बल पर मुक्ति पाना चाहते हो। मला यह कैसे संभव हो सकता है ? घोती पहनते हो, टीका लगाते हो, गले में जप की माला धारण किए हो किन्तु धान्य तो म्लेच्छों का ही खाते हो। (अपने संस्कारों के वशीभूत होकर) भीतर-भीतर तो पूजा करते हो किन्तु (मुस्लमानों को प्रसन्न करने के लिए) बाहर कुरान आदि पढ़ते हो और सारे आचरण तुरकों के समान करते हुए। इस पाखरड को छोड़ो, इससे कोई भी लाभ नहीं।

सारी धार्मिक कियाएँ दिखावा मात्र के लिए होती थीं । धर्म-प्रदर्शन मात्र था । उस पर आचरण दुर्लभ था । गुरु नानक देव ने ऐसे प्रदर्शनों का स्थान-स्थान पर संकेत किया है और इसकी निन्दा भी की है—

> पिं पुसतक संधिया बादं। सिल पूजिस बगुल समाधं। मुलि सूठ विभूखण सारं?॥

श्रथांत् "पुस्तके पढ़ते हैं, संध्या करते हैं। किन्तु उस संध्या के वास्तिक रहस्य को नहीं समकते। पांडित्य-प्रदर्शन के निमित्त वाद-विवाद में रत रहते हैं। पाषाश की पूजा करते हैं श्रौर बगुले की भाँति कूठी समाधि लगाते हैं। सबी समाधि के श्रानन्द से बहुत दूर हैं। दिखावा मात्र समाधि का दम्म भरते हैं। मुख से कूठ बोल कर लोहे के गहने को (सोने का) दिखाते हैं।" इन सब उद्धरशों से हम इस पर निष्कर्ष पहुँचते हैं कि धार्मिक प्रवृत्तियों में दम्म श्रौर प्रदर्शन का बोलबाला था।

गुरु नानक देव ने 'आसा दी वार' में कहा है "हिन्दू मस्तिष्क

१ श्री गुरु अंथ साहिब, आसा दी वार, महला १, पृष्ठ ४७१

२. श्री गुरु अंथ साहिब, त्यासा शी वार, महला १, पृष्ठ ४७०.

मुसलमानों की संस्कृति की इतनी दासता स्वीकार कर लिए है कि वह जीवन के प्रत्येक च्रेत्र में मुसलमानों को आतम समर्पण कर दिए हैं ।" वास्तव में मुसलमानों के बलात् धर्म-परिवर्त्तन एवं हिन्दुओं की मानसिक कमजोरी के कारण हिन्दुओं में बाह्याडम्बरों की प्रवलता आ गई थी।

भाई गुरुदास जी ने अपनी वारों में तत्कालीन धार्मिक परिस्थिति का इस प्रकार चित्रण किया है—"मुसलमानों में भी अनेक वेश चल पड़े हैं। कोई पीर है, तो कोई पैगम्बर और कोई औलिया। ठाकुरद्वारों को गिरा कर उनके स्थान में मस्जिदों का निर्माण किया गया है। गौ और गरीबों की हत्या करते हैं। इस माँति पृथ्वी के ऊपर पाप का विस्तार हो गया है।

इसी माँति हिन्दुओं की दशा का भी भाई गुक्दास जी ने वर्णन किया है। उनका कथन है—"संन्यासियों के दस सम्प्रदाय हैं और योगियों के बारह पंथ। जंगम और दिगम्बर आदि परस्पर कलह करते रहते हैं। ब्राह्मणों में भी अनेक वर्ग हैं। शास्त्रों, वेदों एवं पुराणों में परस्पर संघर्ष चलता रहता है। तंत्र-मंत्र, रसायन और करामात का बोलबाला है। इस प्रकार सभी तमोगुण में रत हैं।

सारांश यह कि उस समय की राजनीतिक स्थिति की भयंकरता, सामाजिक व्यवस्था की अस्त व्यस्तता एवं धार्मिक बाह्याडम्बरता तथा रूढ़ि- अस्तता के कारण देश विषमावस्था में था। देश में दो वर्ग थे—एक तो शासकों का और दूसरा शासितों का। दोनों की मानसिक अवस्थाएँ पृथक् पृथक् थाँ। शासकों में अहंभाव की प्रधानता आ गई थी। उनकी अहमन्यता अपनी चरमसीमा को पहुँच चुकी थी। यह अहमन्यता इतनी बढ़ी हुई थी कि शासितों के राजनीतिक अस्तित्व स्वीकार करने में भी कौन कहे, वे उनके धार्मिक और सामाजिक अस्तित्व को भी स्वीकार करने में भी अपना अपमान समस्तते थे। दूसरी और शताब्दियों के अत्याचार, अपमान और राजनीतिक दासता के फलस्वरूप हिन्दू (शासित वर्ग) अपना शौर्य, आत्म-गौरव और आत्म-विश्वास सो बैठे थे। धर्म का वास्तविक स्वरूप लुप्त सा हो गया था।

 <sup>&#</sup>x27;नील वसत्र ले कपड़े पहिरे, तुरक पठाणी अमलु कीआ'—
 श्री गुरु मंथ साहिब जी, आसा दी वार, महला १, पृष्ट ४७०
 वारां भाई गुरुदास जी, वार १, प्रीडी २०

## मध्यकालीन धर्म-सुधारकों में गुरु नानक देव का महत्व

यह कहना अनुपयुक्त न होगा कि तत्कालीन सामाजिक एवं धार्मिक परिस्थितियों को देखकर भी भारतीय धर्म-सुधारकों के मन में सुधार करने की कोई भावना नहीं उत्पन्न हुई । पन्द्रहवीं शताब्दी के उत्तराई एवं सोलहवीं शताब्दी के पूर्वाई में प्रतिक्रिया की भावना बड़े वेग के उत्पन्न हुई। सुधारकों का एक दल ऐसा उत्पन्न हुन्ना, जिसने धार्मिक न्त्रीर सामाजिक चेत्र में संघार करने का प्रयास किया । प्रसिद्ध इतिहासकार कर्निघम ने अपने प्रसिद्ध मंय "सिक्लों के इतिहास" में लिखा है, "इस प्रकार सोलहवीं शताब्दी के प्रारम्भ में हिन्दु मस्तिष्क प्रगतिहीन स्त्रीर स्थिर न रह सका । मुसलमानों के संसर्ग से वह उद्वेलित होकर परिवर्त्तित हो उठा ख्रौर नवीन प्रगति के लिए उत्तेजित हो उठा । रामानन्द और गोरख ने धार्मिक एकता का उपदेश दिया । चैतन्य ने उस धर्म का प्रतिपादन किया, जिससे जातियाँ सामान्य स्तर पर आईं। कबीर ने मूर्त्तंपुजा का निषेध किया और अपना संदेश लोक-भाषा में सुनाया। बल्लभाचार्य जी ने अपनी शिहाओं में भक्ति और धर्म का सामंजस्य स्थापित किया। पर वे महान् सुधारक जीवन की ज्ञा-भंगुरता से इतने अधिक प्रभावित ये कि उनकी दृष्टि में समाजोबार का दृष्टिकोशा नगरय सा था। उनके प्रचार का लक्ष्य केवल ब्राह्मसा-वर्ग के प्रमत्व से खटकारा दिलाना, मुर्तिपूजा श्रीर बहुदेव की स्थुलता प्रदर्शित करना मात्र था। उन्होंने वैराग्यवान स्त्रीर शान्त पुरुषों का संगठन तो किया श्रीर श्रात्मानन्द की प्राप्ति के लिए श्रपना सर्वस्व त्याग दिया। पर श्रपने भाइयों को सामाजिक स्त्रीर धार्मिक बंधनों को तोड़ने का उपदेश न दे सके. जिससे ऐसे समाज का निर्माण हो, जो रूदियों एवं श्राडम्बरों से विहीन हो। उन्होंने श्रपने मतों में तर्क-वितर्क, वाद-विवाद पर तो विशेष बल दिया; पर ऐसे उपदेश नहीं दिये जो राष्ट्र निर्माण में बीजारोपण का कार्य कर सकें। यही कारण है कि उनके सम्प्रदाय विकसित न हुए श्रीर जहाँ के तहाँ ही रह गए "।"

१ हिस्ट्री साव् द सिक्ख्स : जे० डी० कनिंघम, पृष्ठ ३८

यदि इम उपर्युक्त सुधारकों की असफलता के कारणों का उल्लेख करें तो इमें प्रधानतया दो कारण दिखायी पड़ते हैं ।

गुरु नानक के पूर्व जितने भी धर्म-सुधार सम्बन्धी आन्दोलन हुए थे, वे प्रायः सभी साम्प्रदायिक थे और पारस्परिक वाद-विवाद में रत थे। उदा-इरणार्थ श्री रामानन्द जी उत्तरी भारत के महान् सुधारक थे। उन्होंने ही भक्ति-का मार्ग सर्व-सुलभ बनाया और साधारण जनता में यह भावना भरी— ''जाति-पाँति पूळी निर्हें कोई। हरि का भजै सो हरि का होई॥'' उन्होंने अवतारवाद को स्वीकार करके रामोपासना की प्रथा चलायी। इसका परि-णाम यह हुआ कि साम्प्रदायिक अहमन्यता बढ़ी। साम्प्रदायिकता के कारण ही गोस्वामी जुलासीदास ऐसे उच्च कोटि के भक्त की ''विश्वनाथ की पुरी'' (काशी) ही वैरी हो गई। वैष्णवों, शैवों, शाक्तों का पारस्परिक कलह घटने के बजाय बढ़ता ही गया। रामानन्द जी के अनुयापी रूढ़ियों और ब्राह्माचारों के बन्धन से मुक्त न हो सके। उनके पहनने के वस्त्र विशेष ढंग के थे। उनकी माला भी विशेष प्रकार की थी। वे किसी के स्पर्श से भय खाते थे और सबसे पृथक रहते थे। रामानन्द जी द्वारा प्रचारित मत की यही दशा हुई। वह विकसित होने के बजाय संकीर्ण होता गया।

गोरखनाथ जी ने भी बाह्याचारों श्रीर प्रदर्शनों का उन्मूलन योगकिया के गुप्त सावनों द्वारा करना चाहा; परन्तु वे भी सम्प्रदाय के संकीर्ण
प्रभावों से मुक्त न हो सके। गोरखनाथ जी के धर्म में श्रागे चलकर बाह्याचार
श्रपनी चरमसीमा को पहुँच गए। नाथ योगी सैकड़ों की संख्या में 'मेखला'
संगी, सेली, गूदरी, खप्पर; कर्ण-मुद्रा, कोला श्रादि चिह्नों से युक्त, सैडकों,
तीर्थ-स्थानों में घूमते हुए देखे जाने लगे रा' इब्न बत्ता नामक मिश्री
पर्यटक जब भारत श्राया था, तो उसने इन योगियों को देखा था। उसने
लिखा है कि उन योगियों के बस्त्र पैर तक लम्बे होते हैं। सारे शरीर में
भभूत लगी होती है श्रीर तपस्या के कारण उनका वर्ण पीत हो गया होता
है उन योगियों का प्रभाव श्रीर श्रातंक सारी जनता पर छाया हुत्रा था।

१. ट्रांसकारमेशन आव् सिक्खिज्म : गोकुलचंद नारंग, पृष्ठ ३२-३३-३४

२. नाय-सम्प्रदाय : हजारीप्रसाद द्विवेदी, पृष्ठ १४ ३. नाय-सम्प्रदाय : हजारीप्रसाद ब्हिवेदी, पृष्ठ १३

इन्नवत्ता का कथन है कि चमत्कार प्राप्त करने की शक्ति प्राप्त करने के इच्छुक बहुत से मुगलमान भी उनके पीछे लगे फिरते हैं। परन्तु आगे चल कर उन योगियों की मारी साधनाएँ वस्त्र-वेश में सीमित हो गईं। श्री गुरु प्रंथ साहिब जी सिद्ध-गोष्ठी (गुरु नानक द्वारा रचित) तथा अन्य गुरुओं की वाणियों में गोरख-पंथियों की वेश-भूषा का मुन्दर चित्रण मिलता है। सारांश यह कि गोरख-पंथियों में वेश-भूषा का प्रचार अधिक हो गया तथा आंतरिक साधना में गौण्-भाव आ गया। इसी प्रकार अन्य धार्मिक आन्दो-लनों के प्रति भी थोड़ी या अधिक वार्ते कहीं जा सकतीं हैं। उन सभी अन्दोलनों के मूल में साम्प्रदायिकता निहित थी। सभी के अपने आचारात्मक और बाह्य नियम थे और वे सब उनमें बुरी तरह जकड़े थे।

"इन आन्दोलनों से राष्ट्रीय उत्थान क्यों न हुआ ?"—इस प्रश्न का दूसरा कारण यह है कि प्राय: सभी सुधारक त्याग और वैराग्य को जीवन का चरम लक्ष्य मानते थे। एकाध इसके अपवाद अवश्य कहे जा सकते हैं, जैसे कि बल्लभाचार्य जी। श्री रामानन्द जी के अनुयायी वैरागियों के नामकरण से ही प्रतीत होता है कि वे लोग वैराग्य की साज्ञात् प्रतिमूर्त्त थे। श्री गोरखनाथ के योगियों में त्याग आवश्यक अंग समक्ता जाता था, हालाँकि उनके अनुयायी गहस्य भी थे। कबीर यदापि विवाहित थे, गहस्थ जीवन व्यतीत करते थे, फिर भी वैराग्य पर जोर देते थे। सन्तों के त्याग के इस आदर्श ने लोगों में किंकर्तव्यावमूद्धता की भावना भर दी। लोक-संग्रह के निमित्त कर्म करने का आदर्श लोग भूल गए। लोग हाथों पर हाथ रख कर भाग्यवादी बन गए और काल, कर्म तथा भाग्य पर मिथ्या दोध आरोपित करने लगे। इस प्रकार इस अकर्मण्यता से हमारे समाज का कर्म पंगु हो गया, ज्ञान चु-ज्ञान मात्र रह गया और भित्त आडम्बर्युक्त हो गयी।

गुरु नानक देव क्रान्तिदर्शी, महान् देशभक्त, प्रचण्ड रूढ़ि-विरोधी एवं अद्भुत युग-पुरुष थे। इसके साथ ही उनके हृद्य में वैराग्य और भक्ति की मंदाकिनो सदैव प्रभावित होती रहती थी तथा मस्तिष्क में विवेक और ज्ञान का प्रचण्ड मार्चण्ड अहर्निश प्रकाशित रहता था। वे अपूर्व दूरदर्शी थे। उन्होंने स्पष्ट रूप से समक लिया कि वर्तमान परिस्थितियों में कीन सा धर्म भारत के लिए और वह भी विशेषतया पंजाब के लिए अयस्कर होगा।

<sup>1.</sup> नाथ-सम्प्रदाय : हजारीबसाद हि वेदी, पृष्ठ १६

इसी विचार से उन्होंने सिक्ख धर्म की संस्थापना की। यद्यपि मध्ययुग में भारतवर्ष में अनेक धर्म-सुधारक हुए, पर उन्हें वह सफलता नहीं प्राप्त हुई, जो गुरु नानक देव को प्राप्त हुई। किन्धम महोदय के इस कथन से हम अइरशः सहमत हैं—"यह सुधार गुरु नानक के लिए अवशिष्ट था। उन्होंने आधार पर अपने के सब्चे सिद्धान्तों का स्क्ष्मता से साझात्कार किया और ऐसे व्यापक पुधार अपने धर्म की नींव डाली, जिसके द्वारा गुरु गोविन्दसिंह ने अपने देशवासियों का मस्तिष्क नवीन राष्ट्रीयता से उत्तेजित कर दिया और उन सिद्धान्तों को व्यावहारिक रूप दिया कि छोटी और बड़ी जाति तथा उनके धर्म समान हैं। इसी भाँति राजनीतिक सुविधाओं की प्राप्ति में सभी की समानता है।"

इस प्रकार मध्ययुग के धर्म-सुधारकों गुरु नानक देव का विशिष्ट स्थान उन्हाने युग की नाड़ी पहचानी श्रौर तदनुरूप उसका निदान किया। उन्होंने खूब सोच-समक्त कर सिक्ख धर्म की संस्थापना की। सुभीते के लिए सिक्ख-धर्म की विशेषताश्रों को दो भागों में विभाजित कर श्रौर उनके श्रध्ययन करने के उपरान्त गुरु नानक देव का महत्त्व श्रौंका जा सकता है। वे विभाग निम्नलिखित हैं—(१) ब्यावहारिक पद्म श्रौर (२)सैद्धान्तिक पद्म।

व्यावहारिक पक्ष

राधाकृष्णन् का कथन है कि प्रत्येक मीलिक धर्म-संस्थापक ग्रपनी व्यक्तिगत, समाज गत तथा ऐतिहासिक परिस्थितियों के श्रनुरूप ही श्रपने धार्मिक संदेश देता है। उन नानक द्वारा संस्थापित धर्म में हम उपर्युक्त कथन की श्रद्धारशः पुष्टि पाते हैं। हम पहले ही देख चुके हैं कि सिक्ख-धर्म की संस्थापना के पूर्व भारतवर्ष की राजनीतिक, सामाजिक एवं धार्मिक परिस्थितियों का क्या स्वरूप था। उत्तरी भारत में मध्ययुग में बहुत से धर्म-संस्थापक हुए, किन्तु विषम राजनीतिक परिस्थिति का चित्रण् किसी ने भी नहीं किया। किसी में भी यह प्रवृत्ति नहीं उत्पन्न हुई कि वह श्रपने श्राराध्य देव से यह प्रश्न कर सके।

खुरासान खसमाना कीत्रा हिन्दुसतानु डराइत्रा।

१. हिस्ट्री बाव द सिक्ख्स, कर्निवम, पृष्ठ ३८-३६

२. द हिन्दू व्यू आव् लाइफ, राधाकुष्म, पुष्ठ २५

प्ती मार पई करलाणे तें की दरदु न श्राइत्रा' ।।१।।५।।३६॥ श्रतएव गुरु नानक के धर्म की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि वह

निवृत्ति-मूलक नहीं है, प्रवृत्ति-मूलक है।

इस धर्म की दूसरी विशेषता यह है कि इसने पालएडों एवं बाह्याडम्बरों का लएडन किया है, चाहे वह हिन्दू-त्राह्मणों का हो, चाहे जैनों का हो, चाहे योगियों का हो चाहे मुल्लाओं अथवा काजियों का हो। धर्म के वास्त-विक स्वरूप को त्याग कर लोग बाह्याडम्बरों के पीछे बुरी तरह से पड़ जाते हैं। ये ही बाह्याडम्बर लड़ाई-मगड़े संकीर्णता और असहिष्णुता के कारण बन जाते हैं।

गुर नानक द्वारा संस्थापित सिक्स धर्म की तीसरी विशेषता यह है कि उसमें सामाजिक कुरीतियों का बुरी तरह से खण्डन किया है। जातिगत प्रथा समाज की सबसे बड़ी कमज़ोरी है। इससे सारा समाज विशृङ्खल हो जाता है। गुरु नानक देव ने इस कमज़ोरी को अनुभव करके ही कहा था—

जाराहु जोति न पूछ्रहु जाती आगे जाति न हे । १॥ रहाउ ॥३॥ तात्पर्य यह कि परमात्मा की ज्योति ही समस्त प्राशियों में समको । अत्रतएव जाति-सम्बन्धी प्रश्न मत करो, क्योंकि पहले किसी प्रकार की जाति-व्यवस्था नहीं थी ।

इसी प्रकार उन्होंने हिन्दू-जाति को उपेद्धिता नारी समाज को फिर से प्रतिष्ठा एवं गौरव के आसन पर बैठाया। उन्होंने आसा की बार में स्त्रियों के सम्बन्ध में बहुत ऊँचे विचार प्रकट किए हैं। गुरु नानक देव ने अपने धर्म में स्त्रियों के खोए हुए अधिकारों को वापस दिया। आध्यात्मिक साधनाओं और जीवन के अन्य देशों में उसकी समानता पुरुषों से स्वीकार की गयी।

इस धर्म की चौथी विशेषता यह है कि इसकी परम्परा कम से कम दशवें गुरु गोविन्द सिंह जी तक अत्यिषिक विकासोन्मुखी थी यदि कोई धार्मिक परम्परा विकसित नहीं होती, तो इसके अर्थ यह हैं कि इस परम्परा के अनु-यायी आध्यात्मिक दृष्टि से मृत हो गए हैं। है सिक्ख धर्म में विकासोन्मुखी

१. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, रागु श्रासा, महला १, पृष्ठ ३६०

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु आसा, महला १, एष्ठ ३४१.

३. द हिन्दू ब्यू आब् लाइफ : राधाकृत्यान्, एष्ठ २१

प्रवृत्ति उत्तरोत्तर बढ़ती गयी। उन्होंने धर्म के मूल सिद्धान्तों को तो पकड़े रखा, किन्तु बाह्याचारों अथवा धर्म के बाह्य रूपों में परिस्थितियों के अनुकूल परिवर्त्त करते गए। इसी से यह धर्म इतना शक्तिशाली होता गया। यदि परिस्थितियों के अनुकूल इस धर्म के बाह्य रूपों में परिवर्तत न होते, तो यह भी कबीर-पंथ, दादू-पंथ अथवा रैदास-पंथ की भाँति एक सीमा में केन्द्री-भूत हो गया होता।

गुद नानक के धर्म की पाँचवीं विशेषता यह है कि उन्होंने मिक मार्ग को उसके दोषों से बचा रखा। मिक मार्ग के प्रधानतया तीन दोष है—पहला तो यह कि इष्टदेव के नाम-मेद के कारण पारस्परिक मगड़े हो जाया करते हैं। दूसरा दोष यह है कि श्रंध श्रद्धा के कारण लोग प्रायः इष्टदेवों की मर्जी पर इतने श्रिषक निर्मर हो जाते हैं कि व्यवहार में भी स्वावलम्बी बनना छोड़ कर एकदम श्रालसी श्रीर निकम्मे से ही रहते हैं तथा श्रपनी कमजोरियों श्रीर श्रापत्तियों का दोष श्रपने श्रपने इष्टदेव के मध्ये मद्ध कर चुप हो जाया करते हैं। तीसरा दोष यह है कि श्रन्ध-विश्वास का प्रबन्ध कभी-कभी इतना श्रिषक हो जाता है कि लोग दिम्भयों के चक्कर में पड़कर दु:ख भी खूब उठाते हैं। शृद नानक देव ने भक्ति के उपर्युक्त तीन दोषों को श्रत्यन्त सतर्कता से दूर किया।

पहले दोष को मिटाने के लिए तो उन्होंने यह उपाय किया कि परमात्मा को रूप और आकार की सीमा से परे माना । उन्होंने ऐसे इच्टदेव की कल्पना की जो 'श्रकाल मूर्त्ति' 'श्रज्ती' (श्रयोनि; श्रजन्मा), तथा 'सैमं' (स्वयंभू) हैं । दूसरे दोष को मिटाने के लिए गुरु नानक देव ने निवृत्ति मार्ग को त्याग कर प्रवृत्ति मार्ग को प्रहण किया। तभी तो बाबर के श्राक्रमण की भयंकरता को देख कर और करुणा से विगलित हो कर कर्ता से नानक देव प्रश्न करते हैं —

प्ती मार पई करलाये तें की दरदु न आइआ ॥१॥५॥३६॥

त्रयात् ऐ कर्ता-पुरुष भारतवर्षं पर इतनी मार पड़ी, पर तुम्हारा हृदय जरा भी नहीं द्रवीभूत हुन्त्रा । इसीलिए उन्होंने श्रपने मोज्ञ तथा लोक-कल्यास

१. तुलसी-दर्शन : बल्देव प्रसाद मिश्र, पृष्ठ ७१-८०

२. तुलसी-दर्शन : बल्देव प्रसाद मिश्र, पृष्ठ ८०

३. तुलसी-दर्शन : बल्देवप्रसाद मिश्र, पृष्ठ ८०.

के निमित्त नेवा-धर्म पर बल दिया है। गुढ़ नानक का प्रेम मौलिक न होकर सेवा-भावना से ख्रोत-प्रोत है। जिस प्रेम में सेवा-भावना न होगी, वह वास्तविक प्रेम न होकर सहानुभूति मात्र रह जायगा। तीसरे दोष के परिहार के लिए उन्होंने बाह्याडम्बरों के त्याग ख्रौर प्रेम-भक्ति पर ख्रिधिक बल दिया।

गुरु नानक द्वारा संस्थापित धर्म की छुठी विशेषता यह है कि उन्होंने जनता की निराशाबादिता को दूर कर उसमें आशा, विश्वास और पौरुप की भावना जारत की। इस प्रकार की शिक्षा का गुरु नानक देव ने खरहन किया कि मनुष्य पापी है और उसका इस जगत् में रहना अपराध और पाप है। उन्होंने निराशों में यह अमरत्व भावना भरी कि उसका शरीर परमात्मा के रहने का पवित्र स्थान है। इसीलिए इसे कष्ट देने की अपेक्षा परमात्मा की अनुपम देन समक्त कर उपयुक्त ढंग से रखना चाहिए। पर इसके अर्थ यह कदापि नहीं कि उन्होंने शरीर को सब कुछ समक्त खेने को कहा। इस सम्बन्ध में उनकी शिक्षा गीता के निम्नलिखित श्लोक के समान है—

युक्ताहार विहारस्य युक्तचेष्टस्य कर्मसु । युक्त स्वमावबोधस्य योगो भवति दु:खहा ॥३७॥ श्रध्याय ६॥

'यह दुखों का नाश करने वाला योग तो यथायोग आहार और विहार करने वाले का तथा कमों में यथायोग्य चेष्टा करने वाले का, योग्यता चेष्टा करने वाले का, यथायोग्य शयन करने वाले तथा जागने वाला का सिंद होता है।

गुरु नानक की इन्हीं शिद्धात्रों का प्रभाव था कि उनके त्रनुयायियों ने राष्ट्र के निर्माण और राष्ट्र-सेवा में त्रजुपम योग दिया। उनके त्रजुयायी सिक्ख त्रपने 'त्रापा' को खोकर मानवता की सेवा के माध्यम द्वारा परमात्म-चिन्तन में प्रवृत्त हुए।

सिक्ख धर्म की सातवीं विशेषता यह है कि उसमें हिन्दू श्रीर मुसलमान दोनों ही धर्मों के बीच समन्वय स्थापित करने की चेष्टा की गई। गुरु नानक देव जानते थे कि हिन्दुश्रों-मुसलमानों के पारस्पारिक मनोमालिन्य को दूर करने के लिए सहज मार्ग यही है कि उन दोनों की श्रान्तरिक श्रच्छाइयों को प्रहेश करके, उनके बाह्याडम्बरों को दूर करने की चेष्टा की जाय। कराचित् पंजाब में हिन्दू-मुसलिम संघर्ष सबसे श्रिषक था। इसीलिए उन्होंने जहाँ एक श्रोर सच्चे मुसलमान बनने की विधि बतायी' वहाँ दूसरी ओर यह भी बताया कि सचा ब्राझस कीन है। उन्होंने यह भी बताया कि ब्राझसों का उनेऊ किस प्रकार का होना चाहिए ? जो ब्राझसा जनेऊ धारस करके क्रूरता और असन्तोष की आग में जल रहा है, वह ब्राझस नहीं है। सचा यशोपवीत की गाँठ है और सत्य ही उसकी पूरन है। जो ऐसे यशोपवीत को धारस करता है, वही सचा जनेऊ पहनता है। 3

इस धर्म की आठवीं विशेषता यह है कि यह निर्माणकारी प्रवृत्तियों से आत्रोत है। जो यह समसते हैं कि इसमें विध्वंसक प्रवृत्तियों हैं वे गुरु नानक देव के व्यक्तित्व को एकदम नहीं समसपाते हैं। उन्होंने किसी भीधर्म को हुरा नहीं कहा, बल्क उसमें फैली हुई बुराइयों को बुरा कहा। उन्होंने इस बात को स्पष्ट कर दिया है कि जो व्यक्ति हिन्दू-मुसलमान दोनों धर्मों को एक समसता है, वही मर्मश्च हैं। उन्होंने हिन्दुओं और मुसलमानों की निन्दा इसलिए नहीं की कि वे धर्म बुरे थे, बल्कि उनकी निन्दा इसलिए की कि वास्तिक्क मार्ग को भूलकर कुराह पर जा रहे थे। उन्होंने चुन्ध होकर दोनों की क्रूरताओं की तीम आलोचना की। वे कहते हैं—"मनुष्य-मचक (मुसलमान) नमाज पढ़ते हैं और जुल्म की छुरी चलाने वाले (हिन्दू) जनेऊ धारण करते हैं। उनकी आलोचना का यही आश्चर प्रतीत होता है कि हिन्दू-मुसलमान अपनी कमजोरियों को समर्में, उसे दूर कर अपने अपने धर्मों का ठीक-ठीक पालन करें।

सिक्ख धर्म की श्रांतिम श्रीर नवीं विशेषता यह है कि इसमें सभी धर्मों के प्रवल व्यावहारिक पद्म अत्यन्त उदारता से संग्रहीत हैं। मुसलमानों के माई-चारे और एकता का सिद्धान्त जितना इस धर्म में दिखलायी पड़ता है, उतना भारत के श्रन्य किसी भी धर्म में नहीं है। बौदों के श्रादि संगठन की

१. भिहर मसीति सिद्कु हकु हलाधु गुराखुः आदि, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बार माफ की, सलोकु, महला १, पृध् १४०

२. सो ब्राह्मण जो ब्रह्मु बीचारै · · श्रादि तरै सगने कुल तारै ॥ श्री गुरु बंध साहिब, धनासरी महला १, पृष्ठ ६६२

३. दहचा कपाह संतोख स्तु"श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वार सलोका नालि सलोक भी, महला १, पृष्ट ४७१

थ. राहु दोवै इकु जाणै सोई सिकसी, वार माम की, महला १, प्रष्ट १४२

५. माग्रस स्त्रायो करहिं निवाज । छुरी बगाइन तिन गिल ताग ॥ बागु स्नासा, महला १, पृष्ठ ४७१

भावना से यह धर्म पूर्ण रूपेख व्याप्त है। इसी भाँति वैष्णवों की सेवा-भावना भी इस धर्म का प्रधान ग्रंग है। गोरखनाथ ग्रीर कबीर की जाति-प्रया सम्बन्धी क्रान्तिकारी विचारों से भी यह धर्म ग्रोतप्रोत है।

## सैद्धान्तिक पक्ष

अब संचेप में गुरु नानक देव के सैद्धान्तिक पश्च का सिंहावलोकन किया जायगा। इसकी विस्तृत व्याख्या तो अगले अध्यायों में की जायगी। इस स्थल पर के बल संकेत मात्र किया जायगा। इस सम्बन्ध में यह बात स्पष्ट कर दी जाती है कि गुरु नानक देव तथा अन्य गुरुश्रों ने परमात्मा का साज्ञात्कार किया और प्रत्यज्ञ अनुभृतियाँ पाप्त की और उन्हीं अनुभृतियों को लोक-भाषा में अभिव्यक्त किया। आतिरिक अनुभृतियाँ की एकता के सम्बन्ध में भिस ग्रंडरहिल' का यह कथन अक्षरशः सत्य प्रतीत होता है, 'कोई भी व्यक्ति सचाई से यह बात नहीं कह सकता कि ब्राह्मण, स्फी श्रीर ईसाई रहत्यवादियों में कोई महान अन्तर है।" अतएव गुरु नानक के उपदेश में वही अनुभृति है, जो हिन्दुओं के प्रस्थानत्रयी (उपनिषद्, बहास्त्र तथा श्री मद्भगवद्गीता) तथा मुसलमानों के कुरान और ईसाइयों के धार्मिक प्रन्य बाइबिल में मिलती है। पैशम्बर अपरोच शान लेकर संसार में अवतीर्ण होते हैं। इसी से उनकी वासी में अद्भुत शक्ति होती है। गुरु नानक ने चरम सत्य परमात्मा की बताया श्रीर उस चरम सत्य को जनता के सम्मुख रखा। उस समय भारतवर्ष के दार्शनिक तो परमात्मा का श्रव्यक्त स्वरूप मानते थे, किन्तु श्रपढ़ों के सम्मुख अनेक देवी-देवताओं की उपासना का स्वरूप था। र गुरु नानक देव ने परमात्मा को अन्यक्त, निर्मुश स्वरूप में प्रतिबिठत किया और साथ ही यह भी प्रयत्न किया कि यह सिद्धान्त सर्वप्राह्म हो।

उन्होंने ग्रंबतारबाद की खरडन कर एकेश्वरवाद का स्वरूप प्रतिष्ठित किया। परमातमा के सम्बन्ध में गुरु नानक देव के विचार उपनिषदों की विचार धारा से साम्य रखते हैं। जीव, मनुष्य और आत्मा के सम्बन्ध में भी उनके निजी सिद्धान्त हैं। सिष्टिनिर्माण परमातमा ने अपने आप बिना किसी की सहायता के किया। सिष्ट रचना का समय गुरु नानक देव के अनुसार अनिश्चित है। कहीं-कहीं सिष्ट और परमातमा के बीच अभिन्नता दिखलाया

१. द हिन्दू ब्यू आव लाइक, राधाकृष्णन्, पृष्ठ ३४

२. ट्रांसफारमेशन आव असिन्सिज्म : फोरवर्ड, जोगेन्द्र सिंह, पृथ्ठ ३

है और यह बतलाया है कि परमात्मा स्वयं स्टिंट बना है। गुरु नानक देव ने स्टिंट को मिथ्या न मानकर सत्य माना है और माया को स्वतंत्र न मान कर परमात्मा के अवीन माना है। उनकी वाणी में स्थान-स्थान पर उसके अति प्रबल स्वरूप का चित्रण मिलता है। आध्यात्मिक रूपकों द्वारा माया की मोहिनी शांक्त का चित्रण किया है। अतं में माया से तरने के लिए विविध उपाय भी बतलाए हैं।

गुरु नानक देव ने ग्रहंकार और देतवाद का विशद चित्रण किया है। ब्रहंकार के विविध स्वरूपों तथा इसके होने वाले परिणामों की ब्रोर उनको व्यापक दृष्टि पड़ी है। उन्होंने ब्रहंकार-नाश के विविध उपायों को भी बतलाया है। ब्रहंकार ब्रीर मन का क्या सम्बन्ध है, इसे भी वे भूले नहीं हैं। मन के विविध स्वरूप, उसकी प्रबलता और चंचलता का वर्णन किया है ग्रीर साथ ही यह भी बतलाया है कि यह कैसे वशीभत होता है। उन्होंने परमात्मा-प्राप्ति ही जीवन का परम लक्ष्य माना है श्रीर उसकी प्राप्ति में कर्म मार्ग, ज्ञानमार्ग तथा भक्तिमार्ग की सार्थकता बतलायी है। गुरु नानक द्वारा निरूपित कर्म मार्ग, योग मार्ग तथा ज्ञानमार्ग भक्ति के ही अधीन बताए गए हैं। गृह नानक देव का योग इटयोग से सर्वथा भिल है। उन्होंने उस योग को राजयोग की संज्ञा दी है। उनके इस योग में ज्ञानयोग, भक्तियोग तथा कर्मयोग का विचित्र समन्वय है। गुरु नानक देव की ज्ञानयोग के प्रति पूरी खास्था है। यत्र-तत्र इसकी व्याख्या भी मिलती है। ख्रद्वेतबाद भी स्थिति ही ज्ञान है, चाहे उसकी प्राप्ति का जो भो माध्यम हो। इस अद्वैता-वस्था को सिद्ध करने के लिए गुरु नानक देव ने कहीं-कहीं जीव और ब्रह्म की एकता मानी है, हालाँकि व्यावहारिक दृष्टि से वे जीव को परमात्मा से मिल मानते हैं । इसी भाँति उन्होंने ब्रह्म श्रीर सुष्टि की भी एकता स्थापित की है। ज्ञान-प्राप्ति के साधनों का भी उल्लेख मिलता है।

गुरु नानक देव ने भक्तिमार्ग पर सबसे अधिक बल दिया है। भक्ति की अबाध मन्दाकिनी उनके प्रत्येक पद में प्रवाहित हुई है। उनका सारा जीवन ही भक्तिमय था। उन्होंने वैधी भक्ति और रागात्मिका भक्ति में अंतिम भक्ति को प्रधानता दी। वैधी भक्ति आडम्बरों में बँध जाती है, इससे उसमें संकीर्याता तथा सम्प्रदायिकता आ जाती है। गुरु नानक देव ने रागात्मिकता भक्ति अथवा प्रेमा भक्ति के स्वरूप और लज्ज्यों को भी बतलाया है। इस भक्ति के विविध प्रकार तथा उपकरखें की भी चर्चा की गई है।

## परमात्मा

स्विकार किया गया है। परमात्मा के अस्तित्व को सिद्ध करने के लिए धर्म-संस्थापकों और दाशनिकों ने तर्क-वितर्क, प्रमाण, दृष्टान्त आदि का सहारा लिया है। किन्तु गुरु नानक एवं अन्य गुरु परम अद्धालु थे। वे तर्क-वितर्क के आधार पर परमात्मा के अस्तित्व को नहीं सिद्ध करना चाहते थे। उन्हें यह खरहन-मरहन वाली प्रणाली अभीष्ट भी नहीं थी। गुरुओं को तो परमात्म-तत्व की साहात् अनुभूति होती थी। उन्हें सर्वत्र परमात्मा के दर्शन होते थे—

जह जह देखा तह तह सोई ।।६॥३॥ उनका परमात्मा तो प्रत्यच्च है। प्रत्यच्च के लिए प्रमाण् की क्या आवश्यकता है ! क्या सूर्य कहीं दीपक से देखा जा सकता है !

> बेद क्तेब संसार हभाहूँ बाहरा । नानक का पातिसाहु दिसे जाहरा । ॥॥॥३॥१०५॥।

नानक का पातशाह (परमातमा) तो वेद, कुरान, संसार तथा अन्य सभी से पर है। वह प्रत्यज्ञ है। ऐसे प्रत्यज्ञ के लिए भला प्रमाणों की क्या आवश्यकता है हैं, यह बात अवश्य है कि जो आँखें प्रियतम (परमात्मा) का दर्शन करती हैं, वे आँखें कुछ दूसरी ही होती हैं—

नानक से अखड़ी आं विश्वनि जिनी डिंसदो मा पिरी<sup>3</sup>। इसीलिए तो श्रीमद्भगवदगीता में दिव्य दृष्टि की महत्ता की छोर संकेत किया गया है—

न तु मां शक्यसे द्रष्टुमनेनैव स्वचचुषा । दिव्य ददामि ते चच्च: पश्य मे योगमैश्वरम् ॥८॥अध्याय ११॥ अर्थात् (हे अर्जुन) तू मुक्त विश्वरूपधारी परमेश्वर को अपने इन

१. गुरु प्रन्य साहिब, प्रभाती, श्रसटपदीश्रा, महला ५, पृष्ठ १३४३

२. गुरु प्रन्थ साहिब, जासा, महला ५, पृष्ठ ३३७

३. गुरु प्रथ साहिब, रागु वडहंस, महला ५, पृष्ठ ५७७

पाकृतिक नेत्रों से नहीं देख सकेगा। जिन दिन्य नेत्रों द्वारा त् मुक्ते देख सकेगा, (मैं) तुम्हें देता हूँ। उन दिन्य नेत्रों के द्वारा त् मुक्त ईश्वर के ऐश्वर्य त्रौर योग-सामर्थ्य को देख।

तर्क के द्वारा अनुभूति होना अत्यन्त असंभव है। परमात्मा की

अनुभूति में अद्वात्मक भावना का बहुत बड़ा महत्व है।

गुर नानक देव ने अपने मूलमंत्र तथा बीजमंत्र में परमात्मा के स्वरूप की इस भाँति व्याख्या की है।

"१ श्रोंकार सतिनामु करता पुरखु निरभउ निरवैरु श्रकाल म्रति

अजूनी सैमं गुर प्रसादि 1"

मोहन सिंह जी ने इस मूलमंत्र की व्याख्या इस ढंग से की है-

"वह एक है, शब्द अथवा वाणी है और इसी द्वारा सृष्टि रचता है। वह सत्य है, नाम है। उसके अस्तित्व का वाचक नाम केवल सत्य है और शेष जितने नाम हैं, उसके गुणों के वाचक हैं। उसके प्रत्यन्न गुण (Positive) ये हैं: कर्तार है, पुरियों का निर्माण करके उनके बीच निवास करने वाला है। महान् पौरुष और महान् शक्तियुक्त है। समस्त शक्तियों का स्वामी है।" परमात्मा के निर्मालमक गुण (Negative) हैं—'वह भय से रहित है, वैर से रहित है, मूर्तिमान् है, काल से रहित है, योनि के अंतगत नहीं आता। विषुटी से परे है। इस प्रकार प्रत्यन्न गुणों से प्रारम्भ करके किर प्रत्यन्न गुणों में अन्तर करते हैं—

वह स्वयंभू (अपने आप होने वाला) है। वह प्राप्त होने वाला है और

उसकी प्राप्ति गुरु की कृपा से होती है ।"

वास्तव में बीजमंत्र अथवा मूलमंत्र का अत्यधिक मूल्य है। यदि इम गुरु अन्य साहिब को इसी बीजमंत्र का भाष्य कहें, तो कुछ अनुपयुक्त न होगा।

अब बीजमंत्र के पृथक्-पृथक् शब्दों का विवेचन किया जायगा।

१ सिक्लों का मृलमत्र, गुरु प्रन्थ साहिब, पृष्ठ १

प्रत्येक सिक्ख को दीवित होते समय तथा अमृतपान करते समय उपर्यु क मंत्र पाँच बार आवृत्ति करनी पढ़ती है।

२. पंजाबी भासा विगित्रान वते गुरमति गित्रान, मोहनसिंह, पृष्ठ २१, २२, २३

"१" परमात्मा को "१" कहा गया है। वास्तव में इस "१" का बहुत बड़ा महत्व है। सांख्यवादियों का द्वेत सिद्धान्त—प्रकृति और पुरुष— गुरुओं को मान्य नहीं है। वह परमात्मा प्रकृति से सर्वथा परे हैं। गुरुओं द्वारा विग्ति यह एक सर्वव्यापी अव्यक्त और अमृततत्व है। यही "१" चर-अचर मृत्व है। यदि हम वेदान्त की हिण्ट से देखें, तो परब्रह्म अचर ही "एक" है" उसका कभी नाश नहीं होता। गुरुओं द्वारा प्रयुक्त परमात्मा के लिए "१" शब्द का प्रयोग प्रकृति से परे परब्रह्म का स्वरूप दिखलाने के लिए किया गया है। वह "१" अगम है, अगोचर है।

श्रमम श्रमोचरु अनाधु अजोनी गुरमति एकै जानिया ॥ (सारंग, महला १)

उपर्युक्त बागी पर विचार करने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि वह "१" अगम है और इन्द्रियों के गोचर नहीं है।

उपनिषदों में भी परमात्मा की एकता का प्रतिपादन हुआ है। कठो-पनिषद् और वृहदारण्यकोपनिषद् के अनुसार एक परमात्मा को छोड़कर किसी भी नानात्व की गुंजाइश नहीं—''नेह नानास्ति किंचन'।'' छान्दो-ग्योपनिषद् के अनुसार एक परमात्मा के अतिरिक्त कोई दूसरी वस्तु है ही नहीं—''एकमेवादितीयम्''

श्चोंकार—धीजमंत्र में परमात्मा कि गुण-वाचक दूधरा शब्द है "श्चोंकार"। वास्तव में गुरु ग्रंथ साहिव में 'एकंकार' श्चीर 'श्चोश्चंकार' एक ही हैं। 'एकंकार' में एक विशेषण श्रधिक लगाया गया है।

"हरि जी सदा धिश्राइ तूं गुरमुखि एकंकार ।" (सिरी रागु, महला ३) तथा "श्रनिक भौति होइ एसरिश्रा नानक एकंकार ।" (गउड़ी थिती, महला ५

गुरु नानक देव का 'श्रोंकार' परमात्मा का ठीक इसी भाँति प्रतीक है, जिस भाँति पतंजलि के योगसूत्र में परमात्मा का वाचक शब्द प्रस्तव (श्रोंकार) माना जाता है। गुरु श्रर्जुन देव ने सारी सृष्टि की रचना श्रोंकार से ही मानी है—

१. बृहदारस्यकोपनिषद् अध्याय ४, ब्राह्मस ४, तथा मत्र १६ और कठोपनिषद् अध्याय २, बल्ली ६, मंत्र ११

"प्कंकार एक पासारा, एकै अपर अपारा।"

(रागु विलावलु, महला ५)

छान्दोग्योपनिषद् में भी आंकार का ही सारा विस्तार माना गया है। जिस प्रकार पत्ते की नसों से सम्पूर्ण पत्ते, पत्तों के अवयव समूह अनुविद्ध अर्थात् व्यात रहते हैं, इसी भाँति परमात्मा के प्रतीक आंकार रूप ब्रह्म द्वारा सम्पूर्ण वाक-शब्द समूह व्यात है ।

गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर बतलाया है कि यह खोंकार ही अपनेक रूप धारण करके फैला हुआ है। यही एक से अपनेक होकर दिखायी पड़ रहा है। यही स्टिंग्ट की उत्पत्ति का मूल कारण है—

जल थल महीश्रल पूरिश्रा सुश्रामी सिरजनहार ।
श्रानिक भांति होइ पसिरश्रा नानक पुकंकार ॥ २
गुरु नानक देव ने इसी श्रोंकार प्रतीक परमात्मा से सारी उत्पत्ति मानी हैश्रोश्रंकारि श्रद्धा उतपति । श्रोंश्रंकार कीश्रा जिनि चिति ॥
श्रोश्रंकारि सैल जुग भए । श्रोश्रंकारि थेद निरमए ॥
श्रोंश्रकारि सबदि उधरे । श्रोश्रंकारि गुरमुखि तरे ॥
श्रोनम श्रवर सुणहु बीचार । श्रोनम श्रवर त्रिभवण सारु ॥
मांडूक्योपनिषद् में भी श्रोंकार को सर्वोत्पत्ति का मृल कारण माना

'क्रोमित्येतद् कर्मिद् सर्व' तस्योपब्याख्यानं भूतं भवद्भविष्यदिति सर्व मोंकार एव । यज्ञान्यत्त्रिकालातीतं तद्प्योंकार एव<sup>२</sup>,

श्चर्यात् "ॐ यह अन्तर ही सब कुछ है। यह जो कुछ भूत, भविष्यत् श्चौर वर्तमान है, उसी की व्याख्या है। इसलिए यह सब ओंकार ही है। इसके सिवा जो अन्य त्रिकालातीत है, वह भी ओंकार ही है। ताल्पर्य यह कि भूत, वर्तमान और भविष्यत् इन तीनों कालां से जो कुछ परिच्छेच है, वह भी उपर्युक्त न्याय से ओंकार ही है। इसके श्चतिरिक्त जो तीनों कालों से

१. छान्दोग्योपनिषद्, अध्याय २, खरह २३, मंत्र ३

२. गुरु प्रंथ साहिब, रागु गउड़ी थिति, महला ५, पृष्ट २६६

३. गुरु ग्रंथ साहिब, रागु रामकली, महला १, दखनी खोखंकारू, पृष्ठ ६२६-३०

४. मारहक्योपनिषद्, मंत्र १

परे अपने कार्यों से ही विदित होने वाला और काल से अपरिच्छेच आदि है, वह भी ओंकार ही है।

सितनामु चीजमंत्र का तीसरा शब्द है, जो परमात्मा का वाचक शब्द है। वेदों में सत्य की महिमा मुक्त करठ से की गई है। सारी सिष्ट की उत्पत्ति के पहले 'श्वत' श्रीर 'सत्य' ही उत्पन्न हुए। सत्य हो से श्राकारा, पृथ्वी, वायु श्रादि पंच महाभूत स्थिर हैं। "श्वतं च सत्यं चामीद्धात्तपसोऽ व्यजायत" (श्वन्वेद, १०, १८०, १) सत्येनोत्तमिता भूमि (श्वन्वेद, १०, ८५, १) । वास्तव में सत्य शब्द का तात्पर्य भी यही है—रहने वाला श्रयांत् जिसका कभी श्रमाव न हो, श्रयवा जो तिकालवाधित हो।

गुरु नानक देव ने सत्य पुरुष का सत्य ही स्थान मानते हैं। उस सत्य

पुरुष का 'महल' उन्होंने 'श्रपार' माना है-

'सति पुरखु सति श्रसथानु' (सारंग, महला १) 'साचै महिल श्रपारा' (महला १)

'सित माहि खे सित समाइआ' (रामकली, महला ५)

गुर नानक देव ने इसिलए परमात्मा को "सितनामु" से संबोधित किया। गुरु रामदास ने इस बात को स्पष्ट करके बतलाया कि परमात्मा का प्रतीक यह शब्द निरंजन है, अमर है, निर्मय है, निरंकार है और निर्वेर है—

"हरि सित निरंजन अमरु है, निरभड, निरवैरु, निरंकार । (गडदी, महला ४)

उपनिषदों में सत्य को ही परब्रक्ष का बाचक अर्थ माना गया है।
तैत्तिरीयोपनिषद् में ब्रह्म के लिए प्रयुक्त होने वाले लज्ञ्णों में सत्य को सर्व
प्रथम स्थान दिया गया है—'सत्यंज्ञानमनन्तं ब्रह्मरे'। वृहदारण्यकोपनिषद्
में कहा गया है—'तदैतदमृतं सत्येनाच्छन्तं' अर्थात् वह अमृत सत्य से
आच्छादित है। छान्दोग्योपनिषद् में इसीलिए स्पष्ट कर दिया गया है,
''हे सौम्य, आरम्भ में यह एक मात्र अदितीय सत्य ही था—

१. गीता रहस्य श्रथवा कर्मयोगशास्त्र, लोकमान्य वाल गंगाधर तिलक, पृ ३२

२. तैत्तिरीयोपनिषद्, (वल्ली २, अनुवाक १, मंत्र १)

३. बृहदारस्यकोपनिषद्, अध्याय १, बाह्यस ६, मंत्र ३,

'सदेव सोम्येदमगु आसीदेकमेवाहितीयम्''
गुरु नानक देव ने परमात्मा की सार्वभौमिकता, एकता और शाश्वत सत्ता का निम्नलिखित ढंग से चित्रण किया है—

श्चापे पटी कलम श्रापि उपिर लेख मि त्ं।

एको कहीं पे नानका दूजा काहे कू ॥ पउड़ी ॥

तू श्रापे श्रापि बरतदा श्रापि बसत बसाई।

तुषु बिन दूजा को नहीं तू रहिश्चा समाई॥

तेरी गित मिति तू है जासदा नुषु कीमित पाई।

तू श्रलस्र श्रगोचर श्रगमु है गुरमित दिखाई ॥२८॥ पउड़ी।

श्चर्यात्, "त् ही कलम है, त् ही पट्टी है और त् ही उस पट्टी के ऊपर लेख भी है। त् अकेला ही है, दूसरा और कोई है नहीं। त् अपने आप बरतता है और त् स्वयंभू है। तुम्हारे अतिरिक्त और अन्य दूसरा है ही नहीं। त् सबमें समान रूप से व्याप्त है। त् अपनी गति-मिति स्वयं जानता है। त् अलख, अगोचर है और गुरु-कृपा से ही जाना जाता है।

जो वस्तु एक है, वह सदैव सत्य रहेगी। अनेकता में असत्य का समा-वेश हो सकता है। परन्तु जो एक अनेक रूप में समान रूप से व्याप्त हो

कर भी अनेक नहीं होता, वह सदैव सत्य ही रहेगा।

गुरु ग्रर्जुन देव ने इसकी शाश्वतता देख कर कहा है-

"प्रीति लगी तिसु सच सिउ मरे न आवे जाइ। ना बेछोड़िका बिछुड़े सभ महि रहिका समाइ॥

(सिरी रागु, महला ५)

श्रयांत् ''मेरी प्रीति उस सत्य पुरुष से लगी हुई है, जो श्रमर है। वह न जन्म खेता है, न मरता है। वह किसी भी भाँति पृथक् नहीं किया जा सकता, क्योंकि वह सबमें समान रूप से ब्यास है।"

करता—यहाँ इस शंका का उठना स्वाभाविक है, कि जो परमात्मा निर्मुण, निरंकार, निरंजन, अलख, अगोचर है, वह भला कर्चा किस प्रकार हो सकता है ? इसका उत्तर यही कि परमात्मा निर्मुण, निरंकार होकर मी

१. झादोग्योपनिषद्, अध्याय ६, खरह २, मत्र १

२. गुरु ग्रंथ साहिब, वार मलार, महला १, एर १२६१.

सर्वगुग्-सम्पन्न है। इसीलिए वह पूर्ण है। वहीं है, जिसमें किसी भी वस्तु की कमी न हो और जो विरोधी गुगों से परिपूर्ण हो —

सभ गुण किस ही नाहि, हरि प्र भंडारीबा

( गड़दी, असटपदी, महला ५, पृष्ठ १२४१ )

अर्थात् सभी गुण परमात्मा को छोड़ कर अन्य किसी में भी नहीं होते। वह गुणों का भाण्डार एवं पूर्ण है।

उपनिषदों में स्थान स्थान पर परमात्मा को 'कर्चा' कहा गया है। जैसे 'कर्चारमीशं पुरुष ब्रह्मयोनिम ।'

( मुगडकोपनिषद्, मुगडक ३, खगड १, मंत्र ३ )

श्चर्यात् (वह परमात्मा) कर्त्ता है, ईश्वर है, पुरुष है श्चौर ब्रह्मा का भी उत्पत्ति स्थान है। गुरु ब्रन्थ साहिव में कर्त्ता के स्वरूप की स्थान-स्थान पर व्याख्या मिलती है उसी कर्त्ता पुरुष ने ब्रह्मा, विष्णु, महेश सभी का निर्माण किया है।

> बहमा बिसुन महेसु इक मूरति आपे करता कारी ॥ १२ ॥ ६ ॥ (रामकली, महला १, पृष्ठ ६०८)

गुरु ग्रंथ साहित्र के ऋनुसार परमात्मा ऋकेला ही, बिना किसी ऋन्य को सहायता के सुध्टि रचना करता है।

> करण कारण प्रभु एक है दूसर नाहीं कोइ। नानक तिसु बलिहारिणै जलि थलि महीश्रलि सोइ।।

( गउड़ी, सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २७६ )

अर्थात् एक मात्र परमात्मा ही स्विष्ट का कारण और कार्य है; दूसरा और कोई नहीं है। जो (परमात्मा) जल, यल पृथ्वी में व्याप्त है, उस पर नानक बिलहारी है।

सभी जीवों के अन्तर्गत उसी एक परमातमा का निवास है और वही समस्त जीवों में शक्ति का प्रदाता है। वही समस्त सुब्टि को धारण कर रहा है और सारे जीवों की देख भाल भी कर रहा है—

सम महि जीउ जीउ है सोई घटि घटि रहिन्ना समाई ॥ ( मलार, असटपदीक्रा, महला १, पृष्ठ १२७३ ) सगल समग्री अपने सति धारे ॥

( गड़बी, सुखमनी, महला ५ ) इस प्रकार कर्ता द्वारा ही सारी सुध्टि रची गई है। पुरखु—सांख्यवादियों ने पुरुष को तो निर्मुण माना है ; पर उनके अनुसार पुरुष एक नहीं अनेक हैं । पुरुष में भिन्नता का भास होना अंहकार का परिणाम है और पुरुष यदि निर्मुण है, तो असंख्य पुरुषों के पृथक-पृथक रहने का गुण उसमें रह नहीं सकता । तत्त्व की दृष्टि से पुरुष को एक मानना ही समीचीन प्रतीत होता है । जीवों में अनेकता तो सम्भव है, पर पुरुष (परमात्मा) में अनेकता ठीक नहीं । परमात्मा एक है, अनेक नहीं हो सकता । गुरुओं ने 'पुरखु' को एक ही माना है । उसमें अनेकता नहीं प्रदर्शित की है ।

गुरुश्रों द्वारा निरूपित "पुरखु" अनादि है, एक है। पुरुष अदितीय कर्ता है। उसका कोई पार नहीं पा सकता। वह सभी घटों में, सभी के भीतर व्याप्त है। उसका अन्त कोई भी नहीं पा सकता। वह 'श्ररूप' 'अरेख' 'श्रटक्ट' 'श्रगोचर' तथा 'श्रलक्च' है। गुरूपदेश द्वारा ही यह जाना जा सकता है।.....वह पुरुष सत्य है, परमेश्वर है, शाश्वत है और अविनाशी है। वह सारे गुणों का निधान है। परमात्मा ही सर्वेश पुरुष है। वह एक ही है, उसके अतिरिक्त कोई दूसरा नहीं है और उस पुरुष से बढ़ कर भी कोई नहीं है

गुरु ग्रमरदास ने तो एक स्थल पर ग्रीर ग्रिविक स्पष्ट कर दिया है कि इस जगत् में एक ही पुरुष है ग्रीर रोष सब उसकी स्त्रियाँ है ग्रार्थात् पुरुष तो परमातमा है ग्रीर स्त्रियाँ जीव हैं—

इसु जगु मिंह पुरखु एकु है होर सगली नारि सबाई ॥ वडहंस की वार, महला ३, पृष्ठ ५६१ उपनिषदों एवं श्रीमद्भगवदगीता में भी पुरुष को एक ही माना है।

मुराडकोपनिषद् में परमात्मा को पुरुष एवं कर्त्ता कहा गया है-

१. ''ब्रसंगोऽयं पुरुष इति''—सांख्य दर्शनम्, अध्याय १, सृत्र १५

२. ''जन्मादि व्यवस्थातः पुरुष बहुत्वम्''—सांख्य दर्शनम्, अध्याय १, सृत्र १४६

३. गीता रहस्य, बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ १६७

त् आदि पुरख अपरंपर करता तेरा पारु न जाइआ जीउ ।

पुरखु सुजान त् परधानु तुषु जे वहु अवरु न कोई ।।३॥०॥१४॥ गुरु प्रन्य साहिब, आसा, महला ४, छंत, पृष्ट ४४८

कत्तांरमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् । कठोपनिषद् में पुरुष को सबसे परे माना गया है— पुरुपाझ परं किंचित्सा काष्ठा सा परा गतिः ।

श्रयांत् पुरुष से परे श्रीर कुछ नहीं है। पुरुष ही स्रुमत्व की परा-काष्ठा है। बही परा (उत्कृष्ट) गति है।

श्रीमद्भगवद्गीता में भी पुरुष को सबसे परे माना गया है-

उत्तमः पुरुपस्त्वन्यः परमात्येत्युदाहृतः । यो लोकत्रयमाविश्य विभत्यंब्यय ईश्वर ॥१७॥ श्रीमद्भगवदगीता, ऋष्याय १५

श्चर्यात् उत्तम पुरुष तो श्चन्य ही है जो तीनों लोकों में प्रवेश करके, सबका धारण-पोषण् करता है। वह श्चविनाशी परमेश्वर श्चीर परमात्मा ऐसे कहा गया है।

निरभउ—निर्भयता उसी में आश्रित रहती है, जो सर्वशक्तिमान्, सर्वज्ञाता, एक, त्रिकालबाधित, निरंजन श्रीर श्रद्धैत हो। भय वहीं होता है, जहाँ उपर्युक्त गुर्णों के विपरीत गुर्ण हों। परमात्मा को इसीलिए 'निर्भय' की संज्ञा दी गई है। उसका भय तो सबके ऊपर है। उसके ऊपर किसी का भय नहीं है। गुरु श्रंथ साहिब में स्थान-स्थान पर परमात्मा को निर्भय बतलाया गया है।

निरमंड निरंबेर अथाह अतोलें (माम, महला ५, एष्ठ ६६) निरमंड निरंकारु निरंबेर पूरन जोति समाई ॥ सोरठ, महला १, पृष्ठ ५६६

हिर सित निरंजन श्रमरु है निरभउ निरवैरु निरंकारु ॥ गउड़ी ॥ पहला ४, पृष्ट ३०२

वेदों और उपनिषदों में परमात्मा को "अभय" कहा गया है। "अभय" और "निर्भय" शब्द समानार्थक हैं।

भ्रावेद में परमात्मा को "त्राभयम् ज्योतिः" कहा गया है। सुवालो-

१ मुगडकोपंनिपद्, मुगडक ३, लगड १, मंत्र ३

२. कठोपनिषद्, अध्याय १, वल्ली ३, मंत्र ११

३. ऋग्वेद, मगडल २, २७ वॉ स्क, ११ वॉ मंत्र।

पनिषद् में परमात्मा के विशेषण "अभयं अशोकं अनन्तं" कहे गए हैं। कठोपनिषद् में भी परमात्मा का विशेषण 'अभय' कहा गया है—

श्रमयं तितीर्पतां पारं नाचिकेतं शकेमहि।2

गुरुश्रों ने इस 'निरमउ' का भय सबके ऊपर प्रदर्शित किया है। गुरु नानक देव कहते हैं—

"इसी 'निरमउ' के भय से सैकड़ों ध्विन उत्पन्न करने वाली वायु बहती रहती है। इसी के भय से लाखों नद बहते रहते हैं और मर्यादा का अतिक्रमश नहीं कर सकते। इसी के भय से वशीभूत होकर अभि वेगार करती है। भय से प्रध्वी भार से दबी रहती है। भय से ही इन्द्र अपने सिर पर भार रख कर अपने कार्य में प्रवृत्त होता है। भय से ही धर्मराज भी अपने कार्य चलाते हैं। भय से ही वशीभृत स्थं और चन्द्रमा करोड़ों कोस चलते रहते हैं, फिर भी उनकी यात्रा का अन्त नहीं होता। सिद्ध, बुद्ध, सुरनाय सभी के ऊपर 'निरमउ' का भय है। भय से ही आकाश तना रहता है। योद्धाओं, महाशक्तिशाली शूरवीरों के ऊपर उसी का भय है। इस प्रकार सभी के सिर पर परमात्मा का भय है। नानक कहते हैं कि निरंकार सत्य, एक परमात्मा ही भय से रहित है।"3

गुरु ब्रार्जुन ने भी बतलाया है कि किस प्रकार 'निरभउ' के भय से

सभी सृष्टि भयभीत होकर मर्यादा के अन्तर्गत बनी रहती है-

"परमात्मा (निरमं ) की महती आज्ञा से पृथ्वी, आकाश, नज्ज , समी भयभीत रहते हैं। पवन, जल, वैश्वानर और बेचारे इन्द्र उसी के भय से भयभीत रहते हैं। सभी देहधारी, सभी देवतागण, सिद्धगण, साधकगण भय से मरते रहते हैं। इसी भाँति सृष्टि की चौरासी लाख योनियाँ निरन्तर जन्म धारण करती और मरती रहती हैं और बार-बार योनि के अंतर्गत पड़ती रहती हैं। साल्विकी, राजसी और तामसी सभी व्यक्ति डरते रहते हैं। छलिया

श्रासा, पहला १, वार स्लोका नालि सलोकु भी, पृष्ट ४६४

१. सुवालोपनिषद्, श्रध्याय ५ ।

२. कटोपनिपद्, अध्याय १, वल्लो ३, मंत्र २ ।

३. भै विचु पवणु बहै सद वाउ ...... नानक निरभउ निरंकारु सचु पुकु ॥

कमला (लक्ष्मी) ग्रीर धर्मराज भी डरते रहते हैं इस प्रकार समस्त स्रष्टि भय से व्याप्त है । यदि कोई निर्भय है, तो वह है कर्चा पुरुष ।?'

उपनिषदों में भी परमात्मा के भय का ठीक इसी भाँति चित्रण प्राप्त होता है। तैत्तिरीयोपनिषद् में परमात्मा के भय का चित्रण इसी भाँति प्रदर्शित किया गया है—

"इसके (परमात्मा) के भय से पवन चलता है। इसी के भय से सूर्य उदय होता है तथा इसी के भय से अभि, इन्द्र और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है ।"

कठोपनियद् में लगभग इस प्रकार का चित्रण किया गया है— "इसके (परमात्मा) के भय से अप्रित तपती है, इसी के भय से सूर्य

तपता है तथा इसी के भय से इन्द्र श्रीर पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है 3।"

वृहदारएयकोपनिषद् में भी इसका विस्तार के साथ वर्णन किया गया

है, जो इस प्रकार है-

"हे गागि, इस ब्रह्मर के प्रशासन में सूर्य और चन्द्रमा विशेष रूप में धारण किए हुए स्थित रहते हैं। हे गागि, इस ब्रह्मर (परमात्मा) के ही प्रशासन में खुलोक और पृथ्वी विशेष रूप से धारण किए हुए स्थित रहते हैं। हे गागि, इस ब्रह्मर के प्रशासन में निमेष, मुहूर्च, दिन-रात, ब्रर्डमास (पद्म), मास, ऋतु ब्रीर संवत्सर विशेष रूप से धारण किए हुए स्थित रहते हैं। " ब्रादि।

निरवैरु—बोजमंत्र में "निरम उ" के पश्चात् "निरवैरु" विशेषण् का प्रयोग परमात्मा के लिए हुआ है। "निरवैरु" वही हो सकता है, जो साह्मी हो, सर्वव्यापक हो, सर्वत्र हो और निर्लिप्त हो। "निरवैरु" शब्द का प्रयोग समस्त गुरु ग्रंथ साहिब में पर्याप्त मात्रा में पाया जाता है। यथा—

सगल समग्री डरहि बिश्रापी बिनु डर करणैहारा ।। मारू, पहला ५, पृष्ठ ६६८-६६

९, डरपै धरति अकासु नस्थत्रा सिर ऊपरि ग्रमह करारा।

२. तैत्तिरीयोपनिषद्, वल्ली २, अनुवाक ८, मंत्र १

३. कठोपनिषद्, अध्याय २, मंत्र ३,

४. एतस्य वा अचरस्य प्रशासने.....आदिः, बृहादरण्यकोपनिषद्,, अध्याय ३, त्राह्मण् ८, मंत्र ६ »

निरभउ निरंकास निरवैरु प्रन जोति समाई ॥ ( सोरठ, महला १, पृष्ठ ५,३६)

निरमउ निरवैर अधाह अतोले ॥४॥१॥ १६॥ (माक, महला ७, पृष्ठ ६६) निरहारी केसव निरवैरा ॥३॥६॥१३॥ (माक, महला ७; पृष्ठ ६८) श्रीमद्भगवदगीता में भी परमात्मा का गुण निवेर कहा गया है। समोऽहं सर्व भूतेषु न में हेथ्योऽस्ति न वियः।

"मैं सब भूतों में समभाव से व्यापक हूँ। इसीलिए न कोई मेरा प्रिय है और न अप्रिय।"

परमात्मा ही कीट से लेकर इस्ति तक में समान रूप से व्यापक है— कीट इसित मिह पूर समाने। प्रगट पुरस्न सम ठाऊ जाने॥ 2

इस प्रकार जो परमात्मा सर्वत्र व्याप्त है, स्क्म ग्रौर स्थूल वही बना हुन्ना है। कीट से लेकर हस्ति पर्यन्त में वही विराजमान है। सारी सृष्टि मात्र जिसकी है, भला वह किसी से वैर क्यों करे ! इसी लिए उसकी दृष्टि में 'रंग राउ' एक समान हैं।

अकाल मूरित—यह स्वाभाविक है कि जो परमात्मा एक है, श्रोंकार स्वरूप है, कर्ता है, पुरुष है, निर्मय तथा निवेंर है, वह काल रहित भी हो। जो त्रिकाल बाधित होगा, उसमें उपर्युक्त विशेषण किसी प्रकार घटित नहीं हो सकते। "जपुजी" में गुरु नानक देव ने स्पष्ट कर दिया है कि परमात्मा भूत, वर्त्तमान, तीनों काल में समान रूप से व्याप्त है। वह तीनों का दृष्टा, शाता श्रोर साझी है। तीनों काल उसी में स्थित हैं—

श्रादि सचु, जुगादि सचु। है भी सचु, नानक होसी भी सचु॥४

इस प्रकार अविनाशी परमात्मा युगों के प्रारम्भ के पूर्व था और युगों के बीतने में भी वही था। वर्त्तमान समय में भी वही है और भविष्य में भी वही रहेगा। इतना तो वासी का विषय है। शेष कथन के परे है। अतएव

१. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय १, रलोक २१

२. गुरु प्रथ साहिब, गउड़ी, बावन अखरी, महला ५, पृष्ट २५२

३. गुरु ग्रंथ साहिब, गोंड, महला ५,

थ. गुरु प्रन्थ साहिब, जपु जी, पृष्ठ 🕈

परमात्मा श्रकाल-मूर्ति है । काल का उस पर कोई भी प्रभाव नहीं पड़ सकता।

गुक्स्रों ने स्थान-स्थान पर परमात्मा के "श्रकाल स्वरूप" का वर्शन भी किया है। यथा-

> अलल अपार अगंम अगोचर न तिसु कालु न करमा। (सोरठ, महला १, पृष्ट ५६७)

श्रकाल मूरति श्रजोनी संभौ (माम, महला ५, पृष्ट ६६) श्रकाल मूरति है साथ संतन की ठाहर नीकी विश्रान कड ॥१॥१॥

(सारंग, महला ५, पृष्ठ १२०८)

अजूनी (अयोनि)—अयोनि का तात्पर्य है—अजन्मा अर्थात् जो जन्म नहीं धारण करता । यह निश्चित है कि जो जन्म धारण करेगा, वह अवश्य मरेगा ।

जातस्य हि ध्रुवो मृत्युध्रुवं जन्म मृत्यस्य च ।

श्चर्यात् जो जन्मता है, उसकी मृत्यु निश्चित है श्चौर जो मरता है, उसका जन्म निश्चित है। गुरुश्चों ने इसीलिये परमात्मा को 'श्चयोनि' कहा है। समस्त श्री गुरु ग्रंथ साहित्र में यह विशेषण पाया जाता है। यथा—

सो बहसु खजोनी है भी होनी घट भीतिर देखु सुरारी जीउ ॥२॥८॥ सोरिठ, महला १, पृष्ट ५६८

बाति अजाति अजोनी संभठ ना तिसु भाउ न भरमा ॥१॥६॥ सोरिट, महला १, पृष्ट ५३७

सुरि नर नाथ वे अंत अजोनी साचै महत्ति अपारा ॥४॥२॥ गृजरी, महला १, पृष्ट ४८६

पारब्रह्म आजीनी संभउ सरब थान घट बीठा ॥१॥१६॥४२॥ सारंग, महला ५, पृष्ट १२१२

कठोपनिषद् में भी यही भावना मिलती है— "न जायते सृत्यते रे" आदि ।

गुर नानक देव ने परमात्मा को अयोनि मान कर उसकी व्याख्या निम्नलिखित ढंग से की है—

१. श्रीमद्भगवदगीता, अध्याय २, रलोक २७

२, क्योपनिषद्, अध्यत्य २, वल्ली २, मंत्र १८

अलख अपार अगंम अगोचर ना तिसु कालु न करमा। जाति अजाति अजोनी संभड ना तिसु भाउ न भरमा॥

ना तिसु मात पिता सुत बंधव ना तिसु कामु व नारी। अकृत निरंजन अपर परंपक सगली जोति तुमारी ॥०॥६॥

भावार्य यह कि परमात्मा अलख है, अपार है, अगम है, इंन्द्रियों से परे हैं, न तो उसका काल है न कमें, जाति-अजाति से परे हैं। अयोनि है, स्वयंभू है। उसमें न किसी भी प्रकार के भाव हैं और न अम। उसके माता पिता, पुत्र, भाई नहीं हैं। उसके न स्त्री है और न उसमें काम ही है। इस प्रकार परमात्मा कुल से परे है। वह निरंजन और अपार है। सारे प्रकाश उसी के हैं। जो योनि के अंतगत आवेगा उसी का माता-पिता, भाई, पुत्र, स्त्री, कुडुम्ब आदि का सम्बन्ध हो सकता है। पर जो अयोनि है, उसका सम्बन्ध भला किससे हो सकता है? इस प्रकार परमात्मा का "आयोनि" विशेषण सर्वथा उपयु क है।

सैभं (स्वयंभव अथवा स्वयंभू)—स्वयंभू का ताल्पर्य है स्वयं ही होने वाला उसके लिए किसी अन्य निर्माता की आवश्यकता नहीं। गुरु अन्थ साहिव में स्थान-स्थान पर यह विशेषण मिलता है—

जाति अजाति अजोनी सभउ ॥१॥६॥ सोरिट, महला १, पृष्ट ५६७. अकाल मूरित अजोनी संभी ॥२॥६॥१६॥ माम, महला ५, पृष्ट ६६ पारबहसु अजोनी संभठ .....॥१॥१६॥४२॥ सारंग, महला ५, पृष्ट १८१२

परमात्मा स्वयं श्रपने को रचने वाला है। जो सबको रचनेवाला है, भला उसे कोई दूसरा कैसे रच सकता है ?

आपनि आपु आपही उपाइओ ॥ (गउड़ी, बावन अक्खरी, महला ५) गुरु नानक देव ने जपुनी में और अधिक स्पष्ट कर दिया है—

थापित्रा न जाइ कीता न होइ। ग्रापे भाप निरंजन सोइ॥ जपुजी, महला १, पृष्ट २

तात्पर्य यह कि वह परमात्मा न तो स्थापित किया जा सकता है, श्रीर निर्मित ही। वह तो स्वयंभू है। श्रातः कोई श्रान्य न तो उसे स्थापित कर सकता है, श्रीर न निर्मित। गुरु ग्रंथ शाहिब में परमात्मा की स्वयं ही अपना निर्माता कहा गया है। इसीलिए यह स्वयंभू है—

श्रापे श्रापु उपाई उपना । सम महि बस्तै एकु परछंना ॥१॥८॥ मारू सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०५१,

भावार्थ यह है कि उस परमात्मा ने स्वयं अपने आपको रचा है और वही परिन्छिन्न भाव से सभी में बरत रहा है।

ईशावास्योपनिषद् में भी परमात्मा को स्वयंभ् कहा गया है-

'कविर्मनीषी परिभूः स्वयंभू"

अर्थात् वह परमात्मा सर्वद्रष्टा, सर्वज्ञ, सर्वोत्कृष्ट श्रीर स्वयंभू है।
गुरुश्लों के मत में ब्रह्मा, विष्णु, महेश, अवतार तथा अन्य देवतागण उसी
परमात्मा द्वारा रचे जाते हैं।

त्रितीत्रा हसा विसनु महेसा। देवो देव उपाए वेसा।। विलावनु, महला १, यिती।

हुकमि उपाप दस अवतारा । देव दानव अगणत अपारा ।। मारू, सोलहे, महला १

उस स्ययंभू की महिमा को देवी, देवता, अवतार तथा वेद नहीं जान सकते—

> महिमा न जानहिं चेद । बहमे नहीं जानहिं भेद ॥ अवतार न जानहिं अंतु । परमेसरु पारबहम वेअंतु ॥ २

> > १ ।। २५ ॥ ३६

गुर प्रसादि—उपर्यं क प्रतीकों वाला परमात्मा प्राप्त होने में शक्य है। परन्तु वह कैसे संभव है? 'गुरु की कृपा से', यही इस प्रश्न का उत्तर है। गुरु की कृपा, गुरु का प्रसाद भी परमात्मा ही स्वयं है। गुरु मिलाना श्रीर कृपा करके अपने दर्शन कराना यह भी उसी का गुर्ख है । सिक्ख गुरुश्रों के उपदेशानुसार परमात्मा कभी जन्म नहीं लेता। किन्तु समय-समय पर गुरु श्रवतरित होते हैं श्रीर लोगों को पथ दिखाते हैं। ऐसे सद्गुरुश्रों

१. ईशावास्योपनिषद्, मंत्र ८

२. गुरु प्रंथ साहिब, रामकली, महला ५, पृष्ट ८६४.

३ सतिगुर विचि आपु रखिओनु करि परगढु आसि सुणाइआ

के ब्रांतर्गत परमात्मा की विशेष ज्योति प्रकाशित रहती है।

बाह्य साधनों से परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती। नेवली कर्म, प्राणा-याम के पूरक, कुंभक, रेचक कुछ भी सहायक नहीं होते। बिना सद्गुर की कृपा से न ज्ञान की प्राप्ति होती है और न दु:ख की निवृत्ति ही। इसी से संसार के प्राणी भूल-भुलैया में पड़ कर संसार-सागर में बूड़ते और मस्ते रहते हैं—

निवली करम भुअंगम भाठी रेचक प्रक कुंभ करें।
विनु सितगुर किछु सोम्बी नाहीं भरमे भूल बृढि मरें गै। १॥३॥
गुरु-कृपा से ही नाम-जप होता है, मन के संशय एवं अम की निवृत्ति
होती है—

गुर परसादि नामु हरि जिपश्चा मेरे मन का अस भउ गङ्श्या। र गुरु-कृपा पर उपनिषदों श्रीर श्रीमद्भगवद्गीता में भी बहुत बल दिया गया है।

परमात्मा निर्मुष्म, सगुष्म और सगुण-निर्मुष्म तीनों है उपासक के मेद के अनुसार, उपास्य अव्यक्त परमात्मा के गुण भी उपनिषदों और श्रीमद्भगवद्गीता में भिन्न-भिन्न कहे गए है। गुरुओं में भी उपासक की आन्तरिक वृति के अनुकूल ब्रह्म के स्वरूप का निरूपण तीन प्रकार का मिलता है:—

> १ निर्मुण ब्रह्म । २ समुण ब्रह्म ।

विराट् स्वरूप। अन्य गुर्णों से युक्त। ३. उभय-विधि, अर्थात् सगुर्ण-निर्गुण दोनों से मिश्रित।

१. निगु ग ब्रह्म

वास्तव में निर्मुख ब्रह्म का वर्णन तो असंभव है, क्योंकि वहाँ तक न मन पहुँच सकता है, न वाणी, न इन्द्रियाँ। उसका केवल संकेत मात्र

१ गुरु प्रंथ साहिब, प्रभाती असटपदीआ, महला १, विभास, पृष्ट १३४३

२. गुरु प्रंथ साहिब, रागु मलार, महत्व ४, पृष्ट १२६४

किया जा सकता है। परमात्मा का अधिदेवत्व स्त्रीर व्यापकत्व नाम स्त्रीर रूप की उपाधियों से परे है। पूर्ण रूप से उस तत्व का कोई उपयुक्त विचार ही नहीं कर सकता। वह वाङ्मनस् से परे है। बुद्धि मूर्त रूप का आधार चाहती है स्त्रीर वाणी रूपक का। इसिलए उस स्त्रमूर्त स्त्रीर अनुपम को अहरा करने में बुद्धि स्त्रीर व्यक्त करने में वाणी स्त्रसमर्थ है। बुद्धि से हमें उन्हीं पदायों का ज्ञान हो सकता है, जो इन्द्रियों के गोचर है, इन्द्रियातीत का नहीं।

गुरु नानक देव निर्गुण ब्रह्म की इस स्थिति को पूर्ण रूप से सममते ये। निर्गुण ब्रह्म की इस अगमता को समम कर उन्होंने अपुजी के प्रारम्म में कहा है:—

सहस सिम्नाखपा लख होहित इक न चलै नालि। २ म्रार्थात् परमात्मा के सम्बन्ध में लाखों बार सोचने का प्रयास करने

पर भी, संचित बनता ही नहीं है।

ब्रह्म प्रतिपादन के लिए दो शैलियों का प्रयोग होता है। एक तो विधि शैली और दूसरी निषेघात्मक शैली। विधि शैली में, 'वह यह है, वह यह है, कह कर अंत में यह कहा जाता है, 'वही सब कुछ है।' निषेघात्मक शैली में 'यह भी नहीं है, यह भी नहीं है।' कह कर, अंत में जो कुछ शेष रहता है वह सब ब्रह्म ही है, कहा जाता है।

सिक्ख गुरुष्ठों ने ब्रह्म के निरूपण में दोनों शैलियों का प्रयोग किया है निर्गुण ब्रह्म के निरूपण के लिए निषेधात्मक शैली का सहारा लिया है ब्रीर सगुण के निरूपण के लिए विधि शैली का । गुरुष्ठों द्वारा निर्गुण ब्रह्म के निरूपण में उनकी प्रत्यज्ञानुभूति की मलक स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होती है। गुरु नानक देव निर्गुण ब्रह्म का इस माँति निरूपण करते हैं—

अरबद नरबद भुंभूकारा । धरिण न गगना हुक्सु अपारा । ना दिनु रैनि न चंदु न स्रस्तु सुंन समाधि लगाइया ।।१।। स्राणी न वाणी पठण न पाणी । ओपित खपित न आवण जाणी । संड पताल सपत नहीं सागर नदी न नीरू बहाइदा ॥२॥ ना तदि सुरगु मछु पड्आला । दोजकु मिसतु नहीं रबै काला । नरकु सुरगु नहीं जंमणु ना को आइ न जाइदा ॥३॥

हिन्दी काव्य में निर्मुण सम्प्रदाय : पीताम्बरदत्त बद्ध्वाल ।
 श्री गुरु ग्रंथ साहिबू, जपुजी, महला १, पृष्ठ १

ब्रहमा बिसुन महेसु न कोई। अवरु न दीसे एको सोई।। नारि पुरख नहीं जाति न जनमा ना को दुखु सुखु पाइदा ॥ ४ ॥ ना तदि जती सती बनवासी । ना तदि सिध साधिक सुखवासी ॥ जोगी जंगम भेखु न कोई नाको नाथु कहाइदा ॥ ५ ॥ जप तप संजम ना अत पूजा । नाको श्राखि बखायौ दुजा ॥ आपे आपि उपाइ बिगसै आपै कीमति पाइदा ॥ ६ ॥ ना सुचि संजम् तुलसी माला । गोपी कान न गऊ गोत्राला ॥ तंतु मंतु पासंहु न कोई ना को वंस बजाइदा ॥ ७ ॥ करम धरम नहीं माइन्ना माखी। जाति जनमु नहीं दीसै श्रास्ती॥ ममता जालु कालु नहीं माथै नाको किसै धिम्राइदा ॥ ८॥ निंद बिंदु नहीं जीउ न जिंदो । ना तिंदु गोरखु ना माछिंदो ॥ ना तदि गित्रानु वित्रानु कुल श्रोपति नाको गणत गणाइदा ॥ ३॥ बरन भेख नहीं बहमण खत्री। देउ न देहरा गउ गाइन्नी ॥ होम जग नहीं तीरिय नावणु ना को पूजा लाइदा ॥ १० ॥ ३॥ १५॥ मुखमनी साहब में गुरु अर्जन देव ने निर्मुण ब्रह्म के सम्बन्ध में इस प्रकार कहा है, जब निराकार, अदृश्य, अवर्ण, अरेख, अविनाशी, अञ्यक्त, ग्रगोचर, निरंजन, निरंकार, श्रञ्जल, श्रञ्जेद, श्रभेद, एक मात्र निर्गुण ब्रह्म था, तब पाप-पुण्य, हर्ष-विवाद, मोह-मुक्त, बंधन-मोक्ष, नरक-स्वर्ग, अवतार शिव-शक्ति, निर्भय-भयभीत, जन्म-मरण, मान-स्रभिमान, छल-प्रपंच, ब्र्धा-पिपासा, वेद-कतेब, शकुन अपशकुन, चिन्ता-श्रचिन्ता, श्रोता-वक्ता, आदि द्वेत भावों के लिए कोई भी स्थान नहीं था, क्योंकि निर्मण ब्रह्म स्वयं में ही प्रतिष्ठित या-

जब अकास इंदु कछु न दसटेता । पाप पुंन तब कह तें होता ॥
जब धारी आपन सुंन समाधि । तब बैर विरोध किसु संगि कमाति ॥
जब इसका बरनु चिहनु न जाप । तब हरस्र सोग कहु किसिंह बिआपत ।
जब आपन आप आपि पारबद्धा । तब मोह कहा किसु होवत भरम ॥
आपन खेलु आपि बरतीजा । नानक करनैहारु न दूजा ॥ १ ॥
जब होवत प्रसु केवल धनी । तब बंध मुक्ति कहु किस कड गनी ॥
जब एकहि हरि अगम अपार । तब नरक सुरग कहु कडन अवतार ॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३५-३६

बब निरगुन प्रभ सहज सुभाइ । तब सिव सकति कहहु कितु ठाइ ॥ जब श्रापिहि बाप श्रपनी जोति धरे । तब कवन निडरु कवन कत डरे ॥ बापन चलित श्रापि करनैहारू । नानक ठाकुर श्रगम श्रपार ।। २ ॥

जह अब्ब अब्देद अभेद समाइया । उह्हा किसिह विश्रापत माइया ।। आपस कर आपहि आदेसु । तिहु गुग्र का नाहीं परथेसु ॥ जह एकहि एक एक भगवंता । तह करान अचितु किसु लागे चिंता । जह आपन आपु आदि पतिआरा । तह करान कथे करान सुननैहारा ॥ बहु बेम्नंत ऊच तै उचा । नानक आपस कर आपहि पहुचा ॥

ह ॥११॥

ठीक उपर्युक्त भावों की श्रुति वृहदार स्थानिषद् में पायी जाती है — "जिस अवस्था में द्वेत भाव होता है, वहाँ अन्य, अन्य को सूँवता है, अन्य, अन्य को देखता है, अन्य, अन्य को सुनता है, अन्य, अन्य का अभिवादन करता है, अन्य, अन्य का मनन करता है तथा अन्य, अन्य को जानता है, किन्तु जहाँ सब कुछ आत्मा (परमात्मा) ही हो गया, वहाँ किसके द्वारा किसे सुंबे ? किसके द्वारा किसे सुंवे ? किसके द्वारा किसे मनन करे और किसके द्वारा किसे जाने ? जिसके द्वारा इस सबको जानता है, उसे किसके द्वारा जाने ? हे मैत्रेयी, विज्ञाता को किसके द्वारा जाने न?"

हिन्दी-साहित्य में भक्तिकाल के संत-किवयों में निर्गुण ब्रह्म का इसी भाँति निरूपण मिलता है। कबीरदास जी ने निर्गुण ब्रह्म का इसी भाँति निरूपण किया है—

परमात्मा अवर्थ है, अकल है, अविनाशी है, व वह बालक है, न बूढ़ा है। ४

निर्गुण बद्ध के स्रमत्व का उल्लेख नानक में बहुत अधिक पाया

<sup>1.</sup> श्री गुरु अन्य साहिब, गडड़ी सुस्तमनी, पहला ५, पृष्ट २६०-६१

२. बृहदारस्थकोपनिषद्, अध्याय २, ब्राह्मस् ४, मंत्र १४

३ अबरण एक अकल अविनाशी घट घट आप रहै। कबीर-प्रन्थावली,

थ. ना हम बार बृद हम नाही-कबीर प्रन्यावली, पृष्ट १०४

जाता है। गुरु नानक देव में ऐसे स्थल भी मिलते हैं, जो ब्रह्म की निर्विकल्प भावना के पूर्ण परिचायक हैं। जपुजी में गुरु नानक देव एक स्थल पर कहा है—

ता कीआ गला कथीबा ना जाहि।

जे को कहै पिछै पछुताइ ॥ जपुजी । पउड़ी, २६, पृष्ठ ८ ।

वहाँ (सरम खरड) की बातें कही नहीं जा सकतीं । यदि कोई कहने
की चेष्टा करता है, तो उसे पछताना ही पड़ेगा । (क्योंकि कथन तो हो ही
नहीं सकता) ।

कई स्थलों पर ऐसे कथन मिलते हैं कि उस निर्मुण ब्रह्म में जल, थल, धरणी श्रीर श्राकाश कुछ भी नहीं है। वह स्वयंभू स्वयं अपने श्राप है। वहाँ न माया है, न छाया है, न स्वयं है न चन्द्रमा—

जलु थलु धरिण गगनु तह नाही आपे आपु कीआ करतर । ना तदि भाइआ मगनु न लाइआ ना सुरज चंद न जोति अपार ॥ (असटपदीआ, महला १, रागु गुजरी, एष्ट ५०३)

त्रंत में तो गुक्त्रों को स्पष्ट ही कह देना पड़ा कि ऐ परमात्मा अपनी महिमा, अपनी मति-पिति त् ही जानो । त् ही अपने आप को पहचानता है। तेरी महिमा का कौन वर्णन कर सकता है !—

तेरी महिमा तू है जागहिं। अपया आप तू आपि पद्माणहि ॥ ३॥ ४२॥ ४३॥ (रागु माक, महला ५, पृष्ठ १०८)

## सगुगा स्वरूप

सांख्य मतावलम्बी स्हिट-रचना में प्रकृति का बहुत बड़ा हाथ मानते हैं। उनके अनुसार बिना प्रकृति की सहायता के स्हिट-रचना हो ही नहीं सकती। परन्तु गुरुओं ने स्पष्ट रूप से इस बात को माना है कि निर्गुण ब्रह्म के बिना किसी अन्य अवलम्बन के अपने को सगुर रूप में प्रकट किया। उन्होंने माया को परमात्मा रचित माना है। उनके अनुसार स्वयंभू निर्गुण ब्रह्म सगुण रूप में दिखायी पड़ रहा है, निर्गुण हरि ही सगुण बन गया है—

निरगुन हरित्रा सरगुन घरीत्रा। अनिक कोठरीत्रा मिन भिन भिन करीत्रा ॥ १॥ १॥ १॥ १॥

१ श्री गुरु प्रन्थ साहिब, रागु सुद्धी, महला ५, पृष्ट ७४६

श्चर्यात् निर्मुण इरी ने ही सगुण रूप धारण किया है। उसी ने भिन्न भिन्न रूप में श्चनेक कोठरियाँ (शरीर) निर्मित की हैं।

गुरु अर्जुन देव ने सुखमनी में इसी भाव को निम्नलिखित ढंग से

कडा --

"उसी निर्मुण ब्रह्म ने सारे स्वरूपों और प्रपंचों की रचना की और सारी स्टिंग्ट को दीन गुर्गों के अन्तर्गत विभक्त कर दिया। उन्हीं के कारण पाप-पुराय की पृथक-पृथक संज्ञा दी गई। फिर कोई स्वर्ग की वाञ्छा करने लगा और कोई नरक की, इस प्रकार माया के जंजाल और आल-जाल (अनेक प्रपंच) तैयार हो गए"—

जह आप रचिक्रो परपंच श्रकारः । तिहु गुण कहि कीनो विसथारः ॥ पापु पुंचु तह भई कहावत । कोऊ नरक कोड सुरगु बंझावत ॥ श्रात जात माइला जंजाले ॥७॥२१।

परमात्मा के संगुष्ण रूप के वर्णन गुरुश्रों की वाणी में दो प्रकार के मिलते हैं—

१. विराट् स्वरूप का वर्णन । २ परमामा के ऋत्य गुणों का वर्णन ।

१. विराट् स्वरूप-गुरुश्रों में स्थान-स्थान पर सगुण ब्रह्म के विराट् स्वरूप का चित्रण पाया जाता है-

गगनमै थालु, रिव चंदु दीपक बने, तारिका मंडल जनक मोती। धृपु मलश्रानलो, पवसु चवरो करे, सगल बनराइ फुलन्त जोती। कैसी श्रारती होइ॥ भवखंडना तेरी श्रारती। श्रनहता सबद बाजंत मेरीर ॥१॥रहाउ॥

श्रर्थात् श्राकाश रूपी थाल में सूर्य श्रौर चन्द्रमा दीपक के समान बने हुए हैं श्रौर मलय चन्द्रन की सुगन्ध ही (तुम्हारी श्रारती की) धूप है। वायु चँवर कर रहा है। वनों के सारे पुष्प तुम्हारी श्रारती के निमित्त पुष्प बने हुए हैं। तुम्हारी श्रारती (सीमित श्रारती) कैसे हो सकती है ? हे भवस्वरहन, तुम्हारी श्रारती कैसे हो सकती है ?

<sup>1,</sup> श्री गुरु श्रंथ साहिब, गउदी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २६१-६२

२. श्री गुरु मंथ साहिब, सोहिला, रागु धनासरी, महला १, पृष्ट १३

श्री गुरु प्रन्य साहिब में अन्य स्थलों पर ऐसी ही विचारधारा प्राप्त होती है—

सरव भूत आपि वस्तारा । सरव नैन आपि पेखनहारा ॥
सगल समग्री जाका तना । आपन जसु आप ही सुना ॥
आवन जानु इकु खेलु बनाइआ । अगि।आकारी कीनी माइआ ॥
अर्थात् सभी भूतों में परमात्मा स्वयं ही बरत रहा है । विश्व के सभी
नेत्रों से परमात्मा ही देखता है । (अनन्त ब्रह्मायडों की) सारी सामग्रियाँ
(जड़ और चेतन वस्तु) उस विराट् स्वरूप का शरीर है । वह अपना यश
आप ही अवण करता है और आवागमन को उसने एक खेल सा बना रखा
है । माया भी उसकी आजाकारिणी है ।

सगुण ब्रह्म के विराट् स्वरूप का चित्रस उपनिषदों और श्रीभद्भग-वदगीता में इसी रूप में पाया जाता है। उदाहरखार्थ—

श्रीनम्धा चच्चषी चन्द्रस्यों दिशः श्रोत्रे वाग् विवृताश्च वेदा । वायु प्राणो हृदयं विश्वमस्य पद्भ्यां पृथवी ह्यां प सर्वभूतान्तरात्मा ॥ श्रयांत् श्रान्त (द्युलोक) जिसका मस्तक है, चन्द्रमा श्रौर सूर्य नेत्र हैं, दिशाएँ कान हैं, प्रसिद्ध वेदादिक वाणी हैं, वायु प्राण है, सारा विश्व जिसका हृदय है श्रौर जिसके चरणों से पृथ्वी प्रकट हुई है, वह देव सभी भूतों का अन्तरात्मा है।

इसी प्रकार श्रीमद्भगवदगीता के ग्यारहवें ऋष्याय में पंद्रहवें श्लोक से तीसरे श्लोक तक में विराद्ध स्वरूप का चित्रण है।

विराट स्वरूप के चित्रण में गुरु ऋर्जुन देव ने कहा है कि स्टब्टि के समस्त जड़-चेतन पदार्थ परमात्मा का स्मरण करते हैं। स्बिट के पदार्थ हमारे सामने इस प्रकार स्मरण करते हुए रखे गए हैं, कि उससे परमात्मा के विराट स्वरूप का सहज ही बोध हो जाता है—

"धरती, आकाश, चन्द्रमा, सूर्य, वायु, अन्न, सारी सृष्टि, खण्ड, द्वीप, सारे लोक, पाताल लोक, सत्य लोक, सारे जीव, चारों खानियाँ वाणी, ब्रह्मा, विष्णु, महेश, तैंतीस करोड़ देवतागण, यद्मगण, दैत्यगण, पशु-पद्मी, सारे प्राची, वन, पर्वत, अवधृत, लताएँ, वल्लरियाँ, शाखाएँ, स्थूल-स्क्म,

<sup>🤋</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, गडड़ी सुस्तमनी, महला ५, पृष्ट २३४

२ मुग्डकोपनिषद्, मुग्डक २, खरु १, मंत्र ४

सारे जन्तु, सिद्ध एवं साधक गण, चारों आश्रमों के नर नारी, सारी जातियाँ, ज्योति, सारे वर्ण के लोग, गुणी, चतुर, पंडित, दिन-रात, घड़ी, निमिष, घड़ी, मुहूर्च, काल-अकाल, शौच (पवित्रता) श्रवण एवं शास्त्रादिक उस पर-मात्मा का स्मरण करते हैं, जो गुणों का यह है, जिनके यशों का गुणगान नहीं हो सकता, जो सबमें समान रूप से व्यास है, जो अलक्ष्य है और एक च्या के लिए भी नहीं देखा जा सकता।

सगुण रूप की विराद्-मावना का निरूपण कहीं-कहीं इस प्रकार मिलता है—एक ही परमात्मा के नाना रूप हैं और नाना रंग हैं और वह एक ही नाना मेल धारण करता है। अविनाशी, एक परमात्मा ने अपना विस्तार अनेक रूप से किया है। एक इस मात्र से वह असंख्य लीलाएँ कर रहा है। इस प्रकार वह सर्वथा परिपूर्ण है—

नाना रूप नाना जाके रंग। नाना भेख करिह इक रंग॥
नाना विधि कीयो विसथारु। प्रभु अविनासी एकंकारु॥
नाना चिलत करे खिन माहिं। पुरि रिहओ पुरन सब ठाइ॥
(गउड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २८४)

कठोपनिषद् के निम्नलिखित मंत्र का भाव भी बिलकुल समान सा प्रतीत हो रहा है—

> श्रिवरंथेको भुवनं प्रविष्टो, रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। एकस्तथा सर्वं भूतान्तरात्मा, रूपं रूपं प्रतिरूपो वहिश्च॥

> > कटोपनिषद्, अध्याय २, वल्ली २, मंत्र ६

अर्थात् "जिस प्रकार सम्पूर्ण मुक्त में प्रविष्ट हुआ एक ही अपिन प्रत्येक रूप (रूपवान वस्तु ) के अनुसार हो गया है, उसी प्रकार सम्पूर्ण भूतों का एक ही अन्तरात्मा (परमात्मा) उनके अनुरूप हो रहा है तथा वही उनके बाहर भी है।"

विराट्स्वरूप के निरूपण में अनेक स्थलों पर यह स्पष्ट रूप से कह दिया गया है कि प्रभु ही सब कुछ है। उसके अतिरिक्त कोई दूसरी वस्तु है ही नहीं। यथा—

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मारु सोलहे, पृष्ठ १०७८-७३

आपे दाना आपे बीना । आपे आपु उपाइ पतीना । आपे पउख पाणी बैसतरु आपे मेलि मिलाई हे ॥ ३ ॥ आपे सिस स्रा प्रो प्रा । आपे गिआनि विज्ञानि गुरु स्रा ॥४॥

आपे पुरखु आपे ही नारी। श्रापे पासा आपे सारी ॥ ५ ॥

आपे भवरु फुलु फलु तरवरु । आपे जलु थलु सागरु सरवरु ।
आपे मुखु कुछु करणी करु, तेरा रूप न लखणा जाई है ।
आपे दिनसु आपे ही रैणी । आपि पतीजै गुरु की वैणीर ।।।।।।।।
तात्पर्य यह है कि परमात्मा स्वयं ज्ञाता है और स्वयं ही द्रष्टा है । वह
अपने आपको रच कर प्रसन्न होता है । परमात्मा ही, पवन, जल और
वैश्वानर (अपने) है । इनका मेल भी प्रभु ही करता है । आप ही शशि है,
आप ही पूर्ण सूर्य है । आ। ही ज्ञानी, ध्यानी, गुरु और शूरवीर है".......
"परमात्मा हो पुरुष है, वही स्त्री है, वही जुए की पासा है और वही उसकी
सारी है".......

"वही भ्रमर है, वही वृद्ध है श्रीर वही उस वृद्ध का फूल श्रीर कल है। वही मच्छ-कच्छ की करणी करता है श्रीर उसका रूप कुछ समम में नहीं श्राता। इस प्रकार वह स्वयं दिन श्रीर रात बना है श्रीर स्वयं ही गुरु के बचनों को सुन कर प्रसन्न होता है—

श्रंत में गुरु श्रर्जुन देव ने यह कहा कि श्रव्यक्त श्रौर श्रगोचर परमात्मा का विराट् स्वरूप श्रनन्त है। सारा दृश्यमान जगत् ही (सारा विराट्) उस परमात्मा का स्वरूप है—

"तू बेब्रंतु श्रविगतु ब्रगोचरु, इहु सभु तेरा श्रकास ॥ १॥ १०॥ जिस प्रकार निर्मुण ब्रह्म श्रनन्त है श्रीर उसका कथन नहीं किया जा सकता, उसी भाँति सगुण ब्रह्म का विराट्स्वरूप भी कथन की सीमा से परे है। तभी तो गुरु नानक देव जी ने 'जपुजी' में कहा है—

> श्रंतु न जापै कीता आकारु । श्रंतु न जापै पारावारु ॥ श्रंत कारिण केते बिललाहि । ताके श्रंत न पाए जाहि ।

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०२०

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, श्रासा, मुहला, ५, पृष्ठ ३७६

पहु अंत न सार्थं कोइ। बहुता कहीऐ बहुता होइ॥ पडदी २४॥ (जपुजी)

श्चर्यात्, "उस परमात्मा के लिए हुए श्चाकार (विराट् स्वरूप कोई न पा सका। उसकी सीमा का कोई श्रंत नहीं है। बहुत से लोग उसका श्रंत पाने के लिए बिलबिलाते रहते हैं, पर वे श्रंत नहीं पा सकते। इस प्रकार जितना श्रविक कथन करते जाइए, उतना ही उसका विस्तार बढ़ता जाता है श्लोर कोई भी उसका श्रंत नहीं पा सकता।" उसका विराट्-स्वरूप कितना महान् है, इसे वही जान सकता है—

''जेवडु श्रापि जासै श्रापि श्रापि ।'' पउदी २४॥ (अपुजी)

परमात्मा के अन्य गुरा — गुरुक्षों ने मन के चिन्तन के निमित्त परमात्मा के अनेक गुराों को सम्मुख रखा। उन्हीं गुराों के चिन्तन के आधार पर, साधक, उत्तरीत्तर आगे बढ़ कर निर्मुख ब्रह्म के चिन्तन में समर्थ हो सकता है। एक बारगी निर्मुख ब्रह्म की आराधना में प्रवृत्त होना शक्य नहीं है।

गुरुश्रों ने परमात्मा को सर्वव्यापी, सर्वान्तर्यामिन्, सर्व शक्तिमान्, दाता, भक्त-बत्सल, पतितपावन, परम कृपाल, सर्व प्रेरक, शीलवन्त, सखा, सहायक, माता-पिता, स्वामी, शरणदाता श्रादि विशेषणों से विभूपित किया है । अब उसके कतिपय विशेषणों की व्याख्या गुश्वाणी के अनुसार की जायगी।

सर्ववयापी—श्री गुरु प्रन्य साहित में परमात्मा का सर्वव्यापकत्व स्थान स्थान पर प्रदाशत किया गया है। यह जड़-चेतन, स्थूल-सूक्ष्म सभी में व्याप्त है। चौदह भुवनों स्थार चारों दिशाश्रों में वही व्याप्त है े लोक-परलोक में उसी की व्यापकता है । जल-थल में वही बरत रहा है । निष्केवल परमात्मा ही गुप्त स्थीर प्रकट सभी स्थानों में परिपूर्ण है ।

१. चारि कुट चउदह भवन सगल विद्यापत राम पउदी १४॥ थिती गउदी, महला ५, पृथ्ठ २३३

२. एथे तुँ है, आगे आपे ॥१॥३१॥६४ माम, महला ५, पृष्ठ १०७ ३. आपे जलि थलि बरतदा, ॥३॥४॥३०॥६८॥ गउदो माम,

महला ४, पृष्ट १०४ ४. घरि इको, बाहरि इको, थान थनंतरि त्रापि ॥३६॥७६॥ सिरी रागु, महला ५, पृष्ट ४५:

संज्ञेप में यह कि आदि, मध्य, अन्त में एक ही परमात्मा व्याप्त है । जैसे सूर्य की किरगें सर्वव्यापिनी हैं, वैसे ही परमात्मा भी सभी स्थानों में व्याप्त है । जैसे काष्ठ के भीतर अग्नि व्याप्त है, वैसे ही सभी स्थानों में परमात्मा व्याप्त है । जिस प्रकार वह स्थानों में रम रहा है, उसी प्रकार प्राणियों में जैसे सभा वनस्तियां में आग अंतर्हित है और जैसे दूध में घृत व्याप्त है, वैसे ही (ब्रह्मादिक पर्यन्त) उच से उच देवों से लेकर (कुमादिक) तुच्छ से तुच्छ जीवों में परमात्मा व्याप्त है ।

सर्वान्तर्यामन्—वैसे तो आकाश सर्वव्यापक है, पर सर्वान्तर्यामिन् नहीं है। वह परमात्मा चैतन्य मय है, ज्ञान एवं शक्ति से परिपूर्ण है। वह सब के भीतर बाहर स्थित होकर, बिना कुछ कहे-सुने सारे रहस्यों को जानता है। मनुष्य जो कुछ भी भला अथवा बुरा करता है, कुछ भी परमात्मा से छिपा नहीं है, क्योंकि वह समीप से भी समीप है—

सो प्रभु नेरे हूँ ते नेरें । देव गन्धारी, महला ५ हरि श्रंदरि बाहरि इक तूं, तूं जाणहि भेतु । जो कीयें सो हरि जाणदा, मेरे मन हरि चेतु ॥५

तथा

"बिन बकने बिन कहिन कहावन, श्रंतरजामी जानै । सारंग महला ५

९ बादि बंति मधि प्रमु सोई । ३ ।३८॥४५॥, माम, महला ५, पृष्ठ १०७

२. जिड पसरी सूरज किरणि जोति

एको हिर रिवित्रा सब ठाइ ॥१॥ रहाउ ॥ रागु वसंतु, महला ४, पृष्ठ ११७७

३. जिउ वैसन्तर कासट मकार ॥२॥१॥३४॥ देवगंधारी, महला ७, पृष्ठ ५३५

४. सगल बनसपति महि बैसंतर सगल त्य महि घीत्रा ॥२॥१॥२॥। स्रोरठ, महला ५, पृष्ठ ६१७

भ. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु की बार, महला ३, प्रष्ट ८४

"त् करता सभु किछु जाणदा सिम जीग्र तुमारे॥

वडहंस की वार, महला ३, पृष्ट ५८६

सर्वशक्तिमान् — जो परमात्मा सर्वव्यापक और सर्वान्तर्यामिन् है, बह सर्वशक्तिमान् भी है। प्रभु ही करण-कारण समर्थ है। जो कुछ वह करता है, वही होताहै, दूसरा कुछ भी नहीं। रिक्त को भरकर वही पूरा करता है और भरे हुए को वही खाली करता है। इस्स भर में तो स्थापित करता है और इस्स भर में ही मिटा देता है।

> करण कारण समस्थ प्रभ जो करे सो होई। खिन महि थापि उथापदा तिस बिन नहि कोई॥

> > पौड़ी, बार जैतसरी, महला ५

परमात्मा इस्स मात्र में रंक को राजा बना डालता है श्रीर राजा को रंक-

छिन महि राउ रंक करई, राउ रंक कर डारे ।विहागदा, महला ५ स्तिन निह थापि उधापन हारा कीमत जाइ न करी । राजा रंक करें खिन भीतर, नीचिह जोति धरी॥ गूजरी, महला ५ परमात्मा सवशक्तिमान् है, इसलिए अधित और अनदोनी वस्तुओं को धटित और होनी बना कर दिखा देता है—

सीहा बाजा चरगा कुहीश्रा, एना सबाले घाह । घाडु खानि तिना मासु खवाले, एहि चलाहे राह<sup>9</sup> ॥

श्रयांत् सिंह, बाज, शिकरा श्रीर चील ऐसे मांसाहारी जीवों को सर्वशक्तिमान् परमात्मा घास खिला सकता है श्रीर जो घास खाने वाले जीव है, उन्हें वह मांस खिला सकता है। ताल्पर्य यह कि सर्वशक्तिमान परमात्मा शक्तिशाली को शक्तिहीन श्रीर शक्तिहीन को शक्तिशाली बना सकता है।

इसी भाँति गउड़ी सुखमनी में प्रभु की समर्थता का इस भाँति निरू-

पग किया गया है-

नीकी कीरी में महि कल राखै। भसम करें लसकर कोटि लाखैं। अर्थात्, जिस छोटी सी चींटी में प्रभु शक्ति भरता है। (वह चींटी) लाखों, करोड़ों की सेनाओं को भस्म कर देती है।

१ श्री गुरु प्रथ साहिब, वार माम, महला १, पृष्ठ १४४

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, शउदी सुखमनी महला ५, पृष्ट २८५.

प्रभु की इसी सर्व-नियामिका शक्ति पर निश्चिन्त होकर गुरु अमरदास जी कहते हैं---

> हरि आपे मारे हरि आपे होड़े, मन हरि सरगी पिंड रहीरे। हरि बिनु कोई मारि जीवालि न सके,

> > मन होइ निचिंद निसलु होइ रहीए।

अर्थात् 'परमात्मा ही मारता है और वही छोड़ता है। इसीलिए ऐ मन, ऐसा समक्त कर उनकी शरण में पड़ जाओ। परमात्मा के बिना कोई अन्य व्यक्ति न मार सकता है और न जिला सकता है अर्थात् मारने जिलाने की शक्ति परमात्मा ही में है। इसीलिए, ऐ मन, निश्चिन्त होकर पैर फैला कर सो रह।''

सूत्रधार—जो परमात्मा सर्वेब्यापी, सर्वान्तर्यामिन्, सर्वशक्तिमान् है, वही सत्रधार भी है—

आपे स्त आप बहु मणीआ, कर सकती जगत परोइ। आपे ही स्तथार है पिश्रारा, स्त किये उहि डेरी होइ॥ सोरठ, महला ४

अर्थात्, "परमात्मा ही स्त बना है और वही माला की मनिया बना हुआ है। वह अपनी ही शक्ति में सारे जगत को पिरोए हुए है। वही स्त्रधार भी है। यदि वह स्त खींच ले, तो सारी मनिया अस्त-व्यस्त हो जायँगी।"

न्यायी—परमात्मा गुक्त्रों की दृष्टि में महान् न्यायी है। वह जीवों के कर्मानुसार उनके भले-बुरे कमों का फल देता है। वह पापियों को द्रुड तथा पुरयात्मान्त्रों को बड़ाई देता है। वह बिना तराज् के ही सारे संसार को तौलता रहता है।

> हरि आप बहि करें निआठ, कृडिआर सम मार कढोड़ । सिच्छित्रारा देह बडिआई हरि धरमिनिआठ कीओह ।। (पउदी, महला ४, वार सिरी रागु) सचा सच निआठ, पापी नर हारदा ।

(महला ४, वार, सिरी रागु ।)

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, वडहंस की वार, महला ३, पृष्ठ ५६४.

मेरा प्रभु निरमल अगम अपारा । बिन तकड़ी तोलै संसारा ॥ माम, असटपदी, महला ३ सचा आप तखत सचा, बहि सचा करे निआउ ॥ पउड़ी, महला ३, बार रामकली १

दाता—परमात्मा से बढ़कर कोई दूसरा दाता नहीं है । वही सब को देने वाला है। उसका भाग्डार अगिगत है और भरा हुआ है । वह इतना बड़ा दाता है कि उसके पहले पहल खाने-पीने की व्यवस्था करके, तब जीवों की सकिंट की। पवन, पाना, अग्नि, ब्रह्मा, वि'शु, महेश, सभी उसके याचक है। परमात्मा अकेला ही दाता है। वह अपनी ही इच्छा से सबको देता है। तैंतीस करोड़ देवतागण उसी से याचना करते रहते हैं और उसके देने में किसी प्रकार की कमी अथवा त्रुटि नहीं आती।

र ज्ञक खीर पालन कर्ता-गुब्जों ने परमात्मा को सदैव र ज्ञक ज्ञीर पालक के रूप में देखा है। इब्टदेव में र ज्ञा और पालन का भाव आरोपित करना ही भक्ति का सर्वस्व है। विना इस भावना के साधक भक्ति के चेत्र में एक कदम भी आगे नहीं बढ़ सकता। परमात्मा ही माता के गर्भ से जीवों की र ज्ञा करता है। असी परमात्मा का यहाँ (इस लोक में) और वहाँ

१. समना दाता एक है दूजा नाहीं कोइ। सिरी रागु, महला ५

२. ददा दाता एक है, सम कड देवणहार । देदें तोट न ब्रावर्ड, श्रमनत भरे भंडार ॥ गडदी, बावन, श्रक्खरी महला ५

३ पहिलो दे तै रिजक समाहा। पिछो दे तै जंत उपाहा। माम, महला ३, असटपदी।

४. पवल पाली अगिन तिन कीआ, बह्या बिसनु महेस अकार । सरवे जाचक, तूं प्रभु दाता, दात करे अगिन बीचार ॥ कोटि तैंतीस जाचिह, प्रभु नाइक, दे दे तोट नाहीं भंडार । (गृजरी, महला १, असटपदी)

भ मात गरम महि श्रापन सिमुरन दे तह तुम राखनहारे।—सोरिट, महला भ

(परलोक) में आसरा है। परमात्मा की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि वह गुग्हीनों का भी पालनकत्ता है। र

श्रमाशील—पदि प्रभु ज्ञमाशील न हो, सदैव न्यायी ही रहे, तो जीव का कभी उद्धार हो ही नहीं सकता । अतएव जो अनन्य भाव से अपने पर-मात्मा में समर्पित कर देते हैं, उनके सारे अवगुर्शों को वह ज्ञमा कर देता है। यदि वह जीवों के असंख्य अपराधों को ज्ञमा न कर दे, तो जीव का कभी उद्धार ही न हो । परमात्मा किसी अन्य (पैगम्बर आदि) की सिफारिश से ज्ञमा नहीं करता, बिक्क अपने दयालु स्वभाव के कारण ऐसा करता है । जिसको परमात्मा अपना बना जेता है, फिर वह उस व्यक्ति (के पापों) का लेखा नहीं लेता ४। परमात्मा अपने ज्ञमाशील स्वभाव के कारण ही जीव के सारे दोषों और अपराधों को ज्ञमा कर देता है । यदि वह प्रत्येक अपराध का लेखा माँगने लगे, तो कोई भी व्यक्ति लेखा नहीं दे सकता । वह अपने ज्ञमाशील स्वभाव के कारण ही कृतिवयों को भी पालता पोसता है ।

माता-पिता —संसार में माता-पिता का सम्बन्ध परम पुनीत हैं। माता-पिता की गोद में बालक अपने परम निर्मय और निर्द्धन्द्व सममता है और वह अपने को सभी प्रकार से निश्चिन्त पाता है। बालक की चिन्ताओं का सारा

गउदी, बावन अखरी, महला ५.

चासा, महला १, इसरपदी।

१. ईहा उहा तुहारो धोरी । सोरठि, महला ५

२. ब्रोह निरगुणि और पालदा सोरिठ, ब्रसटपदीबा, महला ५, प्रष्ट ६४०

श्रसंख खते खिन बखसन हारा । नानक साहिब सदा दङ्ग्रारा ।। लेखे कतिह न छुटीश्रे, खिन खिन भूलनहार । बखसन हारा बखसले, नानक पार उतार ।।

सरव निरंतर आपे आप । किसै न पूछे बखसै आप ।।

५. जाकउ अपनी करें बखसीस । ताका खेला न गनै जगदीश ॥ गडदी सखमनी, महला ५

६. नानक सगले दोप उतारिश्चन, प्रश्च पार बहम बखसिंद । सिरी रागु, महला ५.

७. लेखा मागे, ता कित दीए । माम, महला ३, असटपदी

८. श्रकिरतघणा नो पालदा प्रभु .....। सिरी रागु, महला ५.

उत्तरदायित्व उसके माता-पिता पर रहता है। गुरुश्रों ने इसीलिए परमात्मा को माता-पिता के रूप में माना है—

नानक पिता माता है हिर प्रभु, बारिक हिर प्रतिपारे।
(रामकली, महला ४)
एक पिता, एकस के, बारिक—(सोरठ, महला ५)
जिसका पिता तूँ है, मेरे सुआमी, तिह बारिक भूख कैसी॥
(मलार, महला ५)

भक्त-वत्सल पिततोद्धारक-परमात्मा भक्त-वत्सल है। वह अपने सेवकों की रहा अवश्य करता है।

करि किरपा प्रभि भाषणी अपने दास रखि लीए।

(विलावलु, महला ५, पृष्ठ ८१५)

संतों श्रीर वेदों का कथन है कि परमात्मा पतित-उदारक है। भक्त-वत्सल परमात्मा का विरद युगों से चला आ रहा है।

वे पतितों को पुनीत करने वाले हैं, दीनवन्धु हैं, गज की त्रास मेटने वाले हैं।

इस प्रकार गुरुष्टों ने परमात्मा को ही सब कुछ माना है। "परमात्मा ही उनका पर्वत है। वही उनका ख्रासरा है, वही उनका मित्र है, वही उनका साजन है, वही उनका खामी है। उसके दिना वे किसी दूसरे को जानते ही नहीं। 3

सगुरा ब्रह्म के सिलिसिले में दो बातों का स्पष्टीकरण आवश्यक है।

पतित उधारण पारब्रह्म सन्त बेद करुन्दा ।
 भगति बद्धल तेरा विरदु है जिंग जिंग वरतन्दा ।
 गउदी की वार, महता ५, पृष्ट ३१६

२. पतित पुनीत दीन बन्धु हरि सरिन ताहि तुम आवउ । गज को त्रासु मिटिओ जिह सिमरत तुम काहे बिसरावउ ॥ रागु गउड़ी, महला ६, पृ० २१६

३. तूँ मेरा परवतु, तूँ मेरा श्रोला । तूँ मेरा मीतु, साजनु मेरा सुद्यामी । तुध बिन अवरु न जानिखिया ॥ माम्म, महला ५, असटपदीया, पृष्ठ १३१-३२

एक तो यह कि गुरुश्रों ने परमात्मा के जिन गुर्गों का उल्लेख किया है, उनके श्राधार पर कोई यह न समक्त ले कि उन्होंने श्रवतारवाद का प्रतिपादन किया है। उन्होंने स्पष्ट शब्दों में श्रवतारवाद का खरडन किया है। दूसरी बात यह है कि श्रवतारवाद के खरडन के साथ ही उन्होंने एकेश्वरवाद का प्रतिपादन किया है।

## अवतारवाद का खण्डन

यद्यपि गुरुश्रों के परमात्मा को अनेक विशेषताश्रों से युक्त माना है, पर उन्होंने अवतारवाद का स्पष्ट रूप से विरोध किया है। गुरु नानक देव ने रामावतार के सम्बन्ध में अपने विचार इस भाँति प्रकट किए हैं—

मन महि फूरै रामचन्दु सीता लड़मछ जोगु। इस्पवंतरु श्राराधिया त्राइया करि संजोगु॥ भूला दैतु न सममई तिनि प्रम कीए काम। नानक बेपरवाह सो, किस्तु न मिटई राम ॥२६॥ सलोक वारां ते बधीक, पृष्ठ १४१२

ऋर्यात्, "रामचन्द्र जी ने सीता और लक्ष्मण के लिए मन में दुःख प्रकट किया। उन्होंने इनुमान जी को स्मरण किया और संयोगवरा वे आ गए। मूर्ख रावण यह नहीं समक्तता था कि मेरी मृत्यु का कारण राम नहीं, परमात्मा है। 'नानक' कहते हैं कि परमात्मा सर्वथा स्वतंत्र है, क्योंकि राम भी भाग्य-रेखा नहीं मेट सके।

गुर नानकदेव के आसा राग में रामावतार और कृष्णवतार का खगडन इस प्रकार किया है—

पउछ उपाइ धरी सम धरती जल झगनी का बंधु की छा। श्रंधुलै दहसिरि मूंड कटाइझा रावछ मारि किस्रा बड़ा भइया।

जीख उपाइ जुगति हथि कीनी, काली निक किया बड़ा भइया। किस तूँ पुरख जोरु कउछ कहीं पे सरव निरंतर रिव रिह्या॥ नालि इट्रंबु साथि वरदाता ब्रह्मा भालण स्सिटि गइथा। आगे खतु न पाइस्रो ताका कंसु खेदि किया बड़ा महस्रा।

१. श्रीगुरु अंथ साहिब, रागु आसा, महला १; पृष्ठ ३५०

श्रयांत् परमात्मा ने पवन की रचना की, सारी पृथ्वी को धारण किया श्रीर जल तथा श्रीम का मेल मिलाया। श्रेषे रावण ने अपने दस शिरों को कटवावा। रावण को मारने से परमात्मा को क्या बड़प्पन प्राप्त हुआ ? जिस परमात्मा ने सारे जीवों की स्ति की श्रीर उनके सारे विधान अपने हाथों में रखा, तो भला बतात्रो, (कालीय) नाग के नाथने से उसे क्या बड़ाई प्राप्त हुई। तुम किसके पित हो ? तुम्हारी स्त्री कीन है ? तुम तो सभी में रम रहे हो। वरदाता (ब्रह्मा) जिसका स्थान कलमनाल है स्ति-रचना के विस्तार का पता लगाने के लिए गए। पर स्ति के आदि अन्त का पता उन्हें न लगा। भला ऐसे परमात्मा को कंस के मारने से क्या बड़ाई प्राप्त हो सकती थी ?

गुर नानक देव ने ही एक स्थान पर कहा है कि एक परमात्मा ही निर्भय श्रार निरंकार है, रामादिक तो धूल के समान तुन्छ हैं— नानक निरभड निरंकार होरि केते राम रवाल ॥ श्रासा, महला १, वार सलोका नालि सलोक भी, पृष्ठ ४६४

पंचम गुरु, अर्जुन देव ने गुरु नानक के स्वर में स्वर मिलाते हुए कहा है, कि सारी तिथियाँ एक पास रख दीं और अष्टमी (माद्रपद, कृष्ण जन्माप्टमी) तिथि को अपनी जन्म-तिथि बनायी। अम में भूल कर लोग कचापन करते रहते हैं। परमात्मा जन्म और मरण से परे हैं। पंजीरी बनाकर चोरी से (परदे की आह में) ठाकुर का भोग लगाते हो। अरे 'साकत,' अरे पशु, परमात्मा न जन्म धारण करता है और न मरता है।.....वह मुख जल जाय जो चित्त से यह कहता है कि परमात्मा योनि के अंतर्गत आता है। वह न जन्म धारण करता है, न मरता है और न कहीं आता है, न जाता है। नानक का परमात्मा तो सर्वत्र समान रूप से व्याप्त है—

सगली थीति पासि डारि राखी । असटम थीति गोविंद जनमासी ॥१॥ भरमि भूखे नर करत कचराइण । जनम मरण ते रहत नाराइण ॥१॥ रहाड ॥१॥

करि पंजोरु खवाइस्रो चोर। स्रोहु जनमि न मरे रे साकत डोर ॥२॥

सो मुख जलउ चितु कहिंह ठाकुर जोनी ॥३॥ जनमि न मरें न आवे न आह । नानक का प्रभ रहिश्रो समाइ ॥ —रागु भैरठ, महला ५, घरु १, एष्ठ १, १९ कहना न होगा कि उस समय जितने भी ज्ञानाश्रयी शाखा के संत हुए, अधिकांश ने अवतारवाद का खरडन किया है। कवीर, रजब, वधना, दादू, पलदू, तुलसी साहब सभी ने अवतारवाद का खरडन किया है।

एकेश्वरवाद बीजमंत्र के विवेचन में एक शब्द की व्याख्या करते समय यह बात बतलाई गयी है कि गुरुख्रों ने परमात्मा को एक माना है। उपनिपदों में भी परमात्मा को एक ही माना है। इस्लाम धर्म का एकेश्वरवाद तो प्रसिद्ध ही है। गुरुख्रों ने स्थान-स्थान पर जोरदार ख्रीर स्पष्ट शब्दों में कहा है कि मेरा परमात्मा एक है।—

साहितु मेरा एकु है अवह नहीं भाई ॥३॥१८॥
—आसा काफी, महला, १ पृष्ठ ४२०
एक स्थान पर तो गुरु नानक देव ने परमात्मा को तीन बार एक

कहा है-

साहितु मेरा एको है। एको है भाई एको है।।१। रहाउ।।५॥
--समु आसा, महला १, पृष्ठ ३५०

गुरु श्रंगद देव भी इसी भाँति कहते हैं — एक कृसनं सरब देवा, देव देवा त श्रातमा।

—आसा, वार सलोका नालि सलोक भी, महला २, पृष्ठ ४६३

अर्थात् सारे देवताओं में एक कृष्ण ही देव हैं। वही देवताओं के देवत्वपन की आत्मा है।

गुरु अमरदास जी भी कहते हैं— नानक इक्सु बिनु मैं अबरु न जागों

—वडहंसु, महला ३, पृष्ट ५५६

गुरु रामदास जी एकेश्वरवाद का प्रतिपादन अपने शब्दों में इस प्रकार करते हैं —

"हरि हरि प्रमु एको अवह न कोई त् आवे पुरख सुजान जीउ ॥ ३॥७॥ १४॥ आसा, महला ४, पृष्ट ४४८

हिन्दी कास्य में निर्गण सम्प्रदाय: पीताम्बरदत्त बद्ध्वाल,
 पृष्ठ १६६-६७

इसी भाँति पंचम गुरु में भी एकेश्वरवाद की भावना पर्याप्त मात्रा में पायी जाती है। उदाहरणार्थ—

#### निर्गुण और सगुण उभय स्वरूप

परमात्मा के निर्गुण श्रीर सगुण स्वरूपों के श्राविरिक्ति गुरुश्रों ने स्पष्ट रूप से उसके उभय स्वरूपों को माना है। उनके विचार में ब्रह्म निर्गुण भी है, सगुण भी है। इसके साथ ही साथ वह निर्गुण श्रीर सगुण दंनों ही एक साथ है। गुरु नानक देव ने 'सिद्ध-गोष्टी' में कहा है कि परमात्मा ने श्रव्यक्त निर्गुण से सगुण ब्रह्म को उत्पन्न किया श्रीर वह दोनों श्राप ही है।

श्रविगतो निरमाइलु उपने निरगुण ते सरगुण थीशा

गुरु श्रमरदास जी ने इसी बात को पुष्ट करने के लिए स्पष्ट कह दिया कि परमात्मा निर्मुख श्रीर सगुख स्वरूप श्रपने आप ही है। जो इस महान् तत्व को पहचानता है, वही वास्तविक पंडित हैं—

निरगुष्ण सरगुष्ण आपे सोई।
सनु पछाणै सो पंडितु होई । १॥३१॥३२॥
पाँचवें गुरु, अर्जुन देव ने अनेक स्थलों पर कहा है कि परमात्मा
निर्मुष और सगुषा दोनों ही स्वरूप है—

"तूं निरगुन त्ं सरगुनी 3॥२॥५॥१४३॥ तथा

"निरंकार आकार आपि निरगुन सरगुन एक पा

१. गुरु अंध साहिब, रामकली, महला १, सिध गोसटि, पृष्ठ ६४०

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ३, प्रष्ठ १२८

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, गौड़ी चेती, महला ५, पृष्ट २११

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी बावन श्रस्तरी, महला ५, एष्ठ २५०

तथा

"निरगुनु आपि सरगुन भी ओही। कला धारि जिनि सगली मोही? ॥८॥१८॥

गुर अर्जुन देव एक स्थल पर कहते है कि किसी के पास निर्गुण स्वरूप है, किसी के पास सगुण स्वरूप। किन्तु मेरा स्वामी तो दोनों हो स्वरूपों में कीड़ा कर रहा है—

ईधे निरगृन उधे सरगुन, केल करत विवि सुन्नामी मेरी? ॥ इस प्रकार गुक्त्रों की वाणी में के अनुसार परमात्मा के स्वरूप के विवेचन में यह देख लिया गया कि परमात्मा निर्मुण भी है, सगुण भी है तथा निर्मुण त्रीर सगुण दोनों ही है। पर वह अन्तार धारण नहीं करता। वह एक है और अजन्मा है।

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, गउड़ी सुलमनी, महला ५, पृष्ट २८७

२. श्री गुरु मंय साहिब, रागु विलावेलु, महला ५, पृष्ठ ८२७

## सृष्टि-क्रम

## सृष्टि के पूर्व के तत्व

सृष्टि-क्रम भी अद्भुत पहेली है। विभिन्न दार्शनिकों और तत्व-वेत्ताओं ने इस समस्या को अपने अपने दंग से मुलकाने का प्रयास किया। परन्तु किर भी वह ज्यों की त्यों बनी रही। सिक्लों के आदि गुरु नानक देव ने सृष्टि-रचना के सन्वन्ध में एक ऐसे समय की कल्पना की है, जब सृष्टि का नाम-निशान तक नहीं था। वे कहते हैं, "अगिश्त युगों पर्यन्त महान् अन्धकार था। न तो पृथ्वी थी और न आकाश था। प्रभु का अपार हुकम मात्र था। न दिन था, न रात थी। न तो चन्द्रमा था, न सूर्य। केवल शून्य मात्र था। " वेद-पुरास्, स्मृति-शास्त्र कुछ भी न थे। पाठ-पुरास्त तथा स्योदय और सूर्यास्त भी न थे। वह अगोचर वह अलख रवयं अपने को प्रदर्शित कर रहा था।"

गुरु नानक देव की उपर्युक्त विचारावली एवं ऋग्वेद के नासदीय स्क

की विचारधारा में श्रसाधारण साम्य है।

नासदीय स्क में सृष्टि-रचना की पूर्वावस्था का वर्णन इस प्रकार किया गया है, "तब अर्थात् मूलारंभ में असत् नहीं था और सत भी नहीं था। अर्तिरक्त नहीं था और उसके परे का आकाश भी नहीं था। (ऐसी अवस्था में) विसने (विस पर) आदरण डाला ? वहाँ ? विसके सुख के लिए ? अगाध और गहन जल भी कहाँ था ?" रे

"तब मृत्यु अर्थात् मृत्युगस्त नाशवान् दृश्य सृष्टि भी न थी। अतएव (दूसरा) अ्रमृत अर्थात् अविनाशी नित्य पदार्थ (यह मेद भी) न था। इसी प्रकार रात्रि और दिन का फेर सममने के लिए कोई साधन (प्रकेत) न था। बो बुछ था, वह अर्वेला एक ही। अपनी शक्ति (स्वधा) से वायु के बिना श्वासोच्छ्वास लेता अर्थात् स्फूर्तिमान होता रहा। इसके अतिरिक्त या परे कुछ भी न था।"3

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मारू सोलहे, पहला १, प्रष्ठ १०३५-३६

२. ऋम्वेद, मगडल १०, १२३ स्क, नासदीय स्क, ऋचा १

३. ऋग्वेद, मगडल १०, १२६ स्क, ऋचा २।

ऋग्वेद में वर्णित इन्हीं मूल्य द्रव्यों का आगे अन्यान्य स्थानों में इस प्रकार उल्लेख किया गया है। जैसे (१) जल का तैत्तिरीय ब्राह्मण् में "आपो वा इदमग्ने सिललमासीत्" अर्थात् यह सब पहले पतला पानी था। (२) असत् का तैत्तिरीयोपनिषद् में "असद् वा इदमग्न आसीत्" अर्थात् यह सब पहले असत् ही था। (३) सत् का छान्दोग्योपनिषद् में—

सदेव सोम्येदमश श्रासीरा³, श्रर्थात् यह सब पहले सत् ही था। (४) श्राकाश का छान्दोग्योपनिषद् में श्राकाशः परायणम्भ, श्रर्थात् श्राकाश ही सबका मूल है। (५) मृत्यु का वृहदारण्यकोपनिषद् में, 'नेवेद किक्किनाश श्रासीन्मृत्युनेवेदमावृत्तमासीत्भ, श्रर्थात् 'पहले यह कुछ भी नहीं था। मृत्यु से सब श्राच्छादित था। श्रीर (६) तम का मैत्रायण्युपनिषद् में 'तमो वा इदमेकमास , श्रर्थात् पहले यह सब श्रकेला तम था। श्रन्त में इन्हीं वेद बचनों का श्रनुसरण् करके मनुस्मृति में स्टिंट प्रारम्भ का वर्णन इस प्रकार किया गया—

त्रासीदिंद तमोभूतमप्रज्ञातमलच्यम् । त्रप्रतन्यमिविज्ञेयं प्रसुष्ठमिव सर्वतः : ।।

श्रर्थात् "यह सबसे पहले तम से यानी श्रंधकार से व्याप्त था। मेदा-मेद नहीं जाना जाता था, श्रगाय और निद्रित सा था।" फिर श्रागे उसमें श्रव्यक्त परमेश्वर ने प्रवेश करके पहले पानी उत्पन्न किया ।

गुरु नानक देव ने ऋत्यन्त हड्तापूर्वक इस बात का प्रतिपादन किया है कि स्टब्टि के मूलारंभ में कोई भेद नहीं था। जो कुछ भी था, वह सारे पदाथों से बिलज्ञ् था। वह ऋकेला अपने आप में प्रतिब्टित था।

१. तैत्तिरीय बाह्मण, १.१.३.५.

२. तैत्तिरीयोपनिषद्, २. ७. १.

३ छान्दोग्योपनिषद् ६, २, १,

४. छान्दोग्योपनिषद् १, ६, १,

५ बृहदारययकोपनिषद् १, २, १

६ मैत्रावरयुपनिषद् चतुर्थं प्रपाठक, ५

७ मनुस्मृति, अध्याय १, श्लोक ५

८. गीता-रहस्य अथवा कर्मयोगगशास्त्र, बाल गंगाधर तिलक,

वह निरंकार ब्रह्म निर्लिप्त भाव से बैठा था। उस समय किसी भी भाँति की हरयमान स्टिंट का विस्तार नहीं था—

केते जुग बस्ते गुवारे । ताड़ी लाई अपर अपारे ॥ धुंधुकारि निराल्यु बैठा ना तदि धंधु पसारे है १ ॥१॥६॥७॥

इस प्रकार उपर्युक्त पद में सारी स ब्ट में मूलारंभ का तत्व उसी को माना है, जो अपरंपार है और अपनी ताड़ी (ध्यान) में स्वयं अपने आप स्थित है। छान्दोन्योपनिषद् में भी इसी प्रकार की विचारधारा प्राप्त होती है। "स्वे महिन्नि प्रतिब्ठितः दे" अर्थात् अपनी महिमा से अन्य किसी की अपेद्या न करते हुए अपने आप में प्रतिब्ठित है।

गुरुश्रों ने इस तत्व को कहीं-कहीं 'शून्य' की संज्ञा दी है। इसी शून्य को समस्त सध्टि का मूल कारण माना है—

१ श्री गुरु प्रन्य साहिब, मारू, महला १, प्रष्ठ १०२६

२. छान्दोग्योपनिषद् जारशाशा

पर इस 'शून्य' का अर्थ 'कुछ नहीं' नहीं है। शून्यावस्था का ताल्यं उस स्थिति से है, जब संसार की उत्पत्ति के पूर्व सारी शक्तियाँ एक मात्र परमात्मा में केद्रीभूत थीं, जब न रूप था, न रेखा थी और न जाति थी।

आंकार—सध्य के मूलारंभ के इस परम तत्व को गुरु अर्जुन देव ने 'श्रोंकार' की संज्ञा से प्रतिष्ठित किया है। उनका कथन है कि उसी श्रोंबंकारि' से सारी स्रष्टि की उत्पत्ति हुई है। दिन और रात का इसी से निर्माण हुआ। वन, तृण, त्रिभुवन, जल, सारे लोकों की उत्पत्ति इसी 'श्रोंश्रंकारि' से हुई—

श्रांश्रंकारि उतपाती। कीश्रा दिवसु सभ राती।। वणु तृणु त्रिभवण पाणी। चारि वेद चोर खाणी॥ खंड दीप सभ लोश्रा ॥.....।।१॥३॥१७॥

इस प्रकार गुरुओं के मतानुसार स्टिंग्ट की एक अनारम्म अवस्या थी और उसी से फिर स्टिंग्ट का प्रारम्भ हुआ। परमातमा ही निर्मुण स्वरूप से सगुण स्वरूप धारण कर स्टिंग्ट रचता है और उसमें अलिस होकर कार्य करता और कराता है।

जुग छतीत्र कन्नो गुबारा।

श्रोश्रंकारि सभ स्सिट उपाई ॥ सभु खेळ तमासा तेरी विड्याई ।

सदा ऋलिपतु रहे गुर सबदी साचे सिउ चितु लाइदा र ॥२॥४॥१८॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिव; मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३७

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला प्रष्ठ १००३

३, श्री गुरु अंथ साहिब, मारू सोलहे; महला ३, पृष्ट १०६१,

श्चर्यात् "छत्तीस युगों तक श्रंधकार था (शून्यावस्था) थी। फिर (निर्मुण परमात्मा ने सगुण रूप धारण कर) श्चोंकार से सारी सृष्टि की उत्पत्ति की। संसार के सारे खेल श्चौर सारे तमाशे उसकी सत्ता के प्रतीक हैं। वह परमात्मा (सारे कायों को करता हुआ भी) श्चलित ही रहता है। गुरु शब्द से उस सच्चे परमात्मा से चित्त लगता है।

सांख्य मत-सांख्य मतानुसार सृष्टि-रचना के मूल कारण दो हैं-पुरुष और प्रकृति । बाल गंगाधर तिलक ने इसका विवेचन इस प्रकार किया है, कि सांख्य शास्त्र के अनुसार सृष्टि के सब पदार्थों के तीन वर्ग होते हैं। पहला अञ्चल ( प्रकृति मूल ), दूसरा व्यक्त ( प्रकृति के विकार ) और तीसरा पुरुष अर्थात् 'ज्ञ' । परन्तु इनमें प्रलय काल के समय व्यक्त पदार्थों का स्वरूप नष्ट हो जाता है। इसलिए मूल में केवल पुरुष और प्रकृति दो ही तत्व शेप रह जाते हैं। ये दोनों मूल तत्व सांख्यवादियों के मतानुसार 'स्रानादि' स्रौर 'स्वयंभू' है । इसीलिए सांख्यवादियों को द्वैतवादी (दो मूल तत्व मानने वाले) कहते हैं। वे लोग प्रकृति और पुरुष के परे ईश्वर, काल, स्वमाव या अन्य किसी भी मूल तत्व को नहीं मानते । इसका कारण यह है कि सगुण ईश्वर काल और स्वभाव सब व्यक्त होने के कारण प्रकृति से उत्पन्न होने वाले व्यक्त पदार्थों में ही शामिल हैं। यदि ईश्वर को निर्मुख माने, तो साकार्य-वादानुसार निर्गुण मूल तस्व से त्रिगुणात्मक प्रकृति कभी उत्पन्न नहीं हो सकती। इसी लिए उन्होंने यह सिद्धान्त निश्चित किया है कि प्रकृति श्रीर पुरुष को छोड़कर, इस सुष्टि का और कोई तीसरा मूल कारण नहीं है। इस प्रकार उन लोगों ने दो ही मूल तत्व निश्चित किए। तब उन्होंने अपने मत के अनुसार इस बात को भी सिद्ध कर दिया कि इन दोनों मूल तत्वों से सुष्टि कैसे उत्पन्न हुई वे कहते हैं कि यदापि निर्भुग पुरुष कुछ भी नहीं कर सकता, तथापि जब प्रकृति के साथ उसका संयोग होता है, तब जिस प्रकार गाय अपने बछड़े के लिए दूध देती है, या खुम्बक परस होने से लोहे में आकर्षण शक्ति आ जाती है, उसी प्रकार मूल अव्यक्त प्रकृति अपने गुणों ( स्रम और स्थूल ) का व्यक्त फैलाव पुरुष के सामने फैलाने लगती है। यद्यपि पुरुष सचे-तन और ज्ञाता है तथापि केवल निर्मुण होने के कारण स्वयं कार्य करने के कोई साधन उसके पास नहीं है श्रीर प्रकृति यद्यपि काम करने वाली है, तथापि जह या श्रचेतन होने के कारण वह नहीं जानती कि क्या करना चाहिए। इस प्रकार लंगड़े श्रीर श्रंधे की वह जोड़ी है। जैसे श्रंधे के कंचे पर

लॅगड़ा बैठे और वे दोनों एक दूसरे की सहायता से मार्ग चलने लगें, वैसे ही अचेतन प्रकृति और सचेतन पुरुष का संयोग हो जाने पर सुध्टि के सब कार्य प्रारम्भ हो जाते हैं।

श्री गुरु श्रंथ साहिब का मत—परन्तु सांख्य वादियों के द्वैत-परक सिद्धान्त गुरुशों को मान्य नहीं । श्रीमद्भगवदीता श्रीर वेदान्त-शास्त्र को भी यह सिद्धान्त मान्य नहीं है । उन दोनों का सिद्धान्त यह है जो कि प्रकृति श्रीर पुरुष से भी परे एक सर्व व्यापक, श्रव्यक्त श्रीर श्रमृत तत्व है जो चराचर सुध्य का मृल है । ठीक यही विचार धारा श्री गुरु श्रन्थ साहिब की भी है । सिन्ख गुरु परमात्मा को ही सुध्य का कर्ता श्रीर कारण मानते हैं । वे परमात्मा को सुध्य का निमित्त श्रीर उपादान कारण मानते हैं । परमात्मा के श्रितिक उन्हें श्रन्थ कारण स्वीकर नहां । परमात्मा के श्रितित्व से हो सारी सुध्य हर्ष रूप में प्रकट हुई । उसी परमात्मा ने बिना श्रन्य कारणों द्वारा श्रपने को रचा है—

श्रापीन्हें श्रापु साजीबो श्रापीन्हें रचित्रो नाऊ ।।

गुरु श्रंगद देव ने भी इसी प्रकार कहा है कि परमात्मा स्वयं ही सृष्टि की रचना करता है—

ब्रापे साजि करे<sup>४</sup>।

परमात्मा ही सुष्टि का कार्य श्रीर कारण है। उसके श्रातिरिक्त न कोई श्रान्य कर्त्ता है और न कोई कारण है —

करण कारण प्रभ एकु है दूसर नाहीं कोइ ।

तीसरे गुढ अमरदास जी ने भी इसी प्रकार के भाव व्यक्त किए है — आप ही सुब्टि का कारण और कर्ता है। वही सुब्टि की रचना करता है

गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र, बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ १६२, १६३, तथा १६५.

२. गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र, बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २००

३. गीता रहस्य अथवा कर्मथोग शास्त्र, बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २००

८. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वार श्रासा, महला १, पृष्ठ ४६३.

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु श्रासा, सलोक, महला २

६. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी सुलमनी, महला ५, पृष्ठ २७६

श्रीर सुष्टि उत्पन्न करके उसे देखता रहता है। इस प्रकार एक परमात्मा ही सबमें रमण करता है। वह श्रलक्ष्य दिखायी नहीं पड़ता—

आपे कारण करता करे ससिट देखे आपि उपाई। सभ एको इकु बरतदा, अलखु न लखिआ जाई। ॥१॥२७॥६० अनेक स्थानों पर तो यह कहा गया है कि परमात्मा स्वयं ही सुष्टि

बना है-

आपे श्रंडज जेरज सेतज उत्तभुज आपे खंड आपे सभ लोह्र ॥

स्त्रयांत् परमात्मा आप ही खंडज, जरायुज स्वेदज श्रीर उद्भिज बना हुआ है। आप ही सुध्टि के खण्ड श्रीर सारे लोक बना है।

गुरु ऋर्जुन देव यावत् दश्यमान सृष्टि को परमात्मा का ही स्वरूप

मानते हैं-

तूं पेडु साख तेरी फूली। तूं सुखमु हो आ असथूली ॥
तूं जलनिधि तृं फेलु बुदबुदा तुधु बिनु अवरु न भाली ऐ जीउ॥१॥
तूं सूतु मणीए भी तृं है। तृं गंठी मेरु सिरी तृं है।
आदि मधि अंति प्रभु सोई, अवरु न कोई दिखाली ऐ जीउ ।।
२॥ २१॥ २८॥

अर्थात् त् (परमात्मा) पेड़ है और तेरी शाखाएँ (स्टि) तुमी में विकिस्ति हैं। तू ही स्क्म है और तू ही (स्क्म से) स्थूल रूप धारण किए हुए है। तू ही समुद्र है। तू ही उसका फेन और बुलबुला है। तुम्हारे अतिरिक्त अन्य कोई पाया ही नहीं जाता। तू ही सूत है और तू ही माला की गुरिया है। तू ही माला की गाँठ है और तू ही सुमेरु है। आदि, मध्य और अन्त में तू ही व्याप्त हो रहा है। तुम्हारे अतिरिक्त कोई वूसरा दिखायी ही नहीं पड़ता।

## परमात्मा के हुकम से सृब्टि की उत्पत्ति

सिक्ख गुरुश्रों का यह सिद्धान्त है कि संसार की उत्पत्ति परमात्मा के 'हुकम' से होती है। हुकम का अर्थ शेरसिंह ने 'ईश्वरीय इच्छा (Divine

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३७ २, श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, सोरिट, महला ४, पृष्ठ ६०५ ३. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, माम, महला ५, पृष्ठ १०२

Will) माना है , किन्तु मोहनसिंह हुकम का ऋर्य स्टिंट विश्वान (Universal Order) मानते हैं । व्याख्या की दृष्टि से मोहनसिंह का ऋर्य ऋषिक युक्ति-संगत ऋरेर समीचीन प्रतीत होता है । गुरु नानक देव जी जपुजी में 'हुकम' को स्टिंट का मूल कारण मानते हैं—

हुकमी होवनि आकार हुकमु न कहिआ जाई। हुकमी होवनि जीअ हुकमि मिले विश्वआई। हुकमी उत्तमु नीचु हुकमि लिखि दुख सुख पाईअहि। हकमी उक्षमी वस्त्रसीस इकि हुकमी सदा भवाईअहि॥ हुकमे अंदरि सभु को बाहरि हुकम न कोई ॥<sup>3</sup> पउदी २

अर्थात् सारे आकार, सारे मूर्त स्वरूप (रूप और नाम) उस एक (परमात्मा) के 'हुकम' से होते हैं। उसके 'हुकम' के क्यों के सम्बन्ध में कोई कुछ भी नहीं कह सकता। 'हुकम' से ही सारे जीव अस्तित्व में दिखायी पढ़ते हैं। 'हुकम' से उन्हें बड़ाई पाप्त होती है। 'हुकम' से जीव ऊँच नीच कर्म करते हैं और विचारों में प्रवृत्त होते हैं। 'हुकम' से ही इन्हें दुःख और मुख की प्राप्ति होती है। कुछ तो उसके 'हुकम' से बख्शे जाते हैं और कुछ उसके 'हुकम' जन्म-मरण के चक्कर में अमित किए जाते हैं, अर्थात् काल-चक्क में धुमाए जाते हैं। इस प्रकार सारी स्विट परमात्मा के 'हुकम' के अंतर्गत है। परमायु से लेकर ब्रह्मा, विष्णु, शिव पर्यन्त, गुगों से लेकर गुगों का कारण (माया) तक कोई उसके हुकम से बाहर नहीं ।

गुरु अर्जुन देव ने भी इसी प्रकार के विचार प्रकट किए हैं— हुकमें घारि ऊघर रहावै । हुकमें उपजे हुकमि समावै॥ \* १॥११॥

श्रर्थात् (परमात्मा) 'हुकम' से ही सारी सृष्टि की रचना करके, बिना किसी शारीरिक सहारे के रहता है। समस्त सृष्टि परमात्मा के 'हुकम' से उत्पन्न होती है, और उसी के 'हुकम' से कम हो जाती है।

<sup>🤋</sup> फिलासफ्री आफ्र सिक्सिड्म : शेरसिंह, पृष्ठ १८२

२. पंजाबी भाखा विगित्रान श्रते गुरमति गित्रान : मोहनसिंह, पृष्ठ २६

३ श्री गुरु मंथ साहिब, जपुजी, महला १, पृष्ठ १

४ पंजाबी भासा विगित्रान उते गुरमति गित्रानि : मोहनसिंह पृष्ट ३०

५. श्री गुरु मंघ साहिब, गउदी सुखमनी, पृष्ठ २७७

गुरु नानक देव ने 'हुकम' की महत्ता का मारू राग में विशाद चित्रख किया है-

"परमात्मा के 'हुकम' से हो (जीवों) की उत्पत्ति हुई छोर उसी के 'हुकम' से वे फिर उसी में लीन हो जाते हैं। हुकम से ही सारा दृश्यमान जगत् उत्पन्न हुछा दिखायों दे रहा है। 'हुकम' से स्वर्ग, मर्त्यलोक छौर पाताल लोक प्रत्यह्न भासित हो रहे हैं। 'हुकम' से ही वह छपनी कला (शिकि) से युक्त रहता है। 'हुकम' से ही समस्त धरती का भार धवल (बैल) के सिर पर है। 'हुकम' से पवन, पानी छौर छाकाश की उत्पत्ति हुई है। "" 'हुकम' से ही दस अवतारों की स्रष्टि की गई। छानन्त देवता छौर दानव गए हुकम के ही वशीभृत हैं। "" समाधि छावस्था में ब्यतीत किया। 'हुकम' के ही वशीभृत सिद्ध छौर साधक सभी हैं। ""

श्रंत में पंचम गुरु, श्रर्जुन देव ने स्पष्ट कर दिया है कि गरे खरडों, सारे द्वीपों, सारे लोकों का निर्माश उसके एक वाक्य (हुकम) ने हुआ। "संड दीप सभि लोखा। एक कवावें ते सभि होसा। र"

9 11 9 11 99 11

सृष्टि-रचना का समय अज्ञात और अनिश्चित सृष्टि-रचना कब और कैसे हुई ? इस प्रश्न के सम्बन्ध में गुरु नानक देव का स्पष्ट उत्तर है कि इस प्रश्न का उत्तर मनुष्य की जानकारी से परे की वस्तु है । बेचारे मनुष्य को क्या शक्ति है कि वह सृष्टि-रचना का समय जान सके । जो सृष्टि-निर्माता है वही उसकी रचना का ठीक समय जाने । गुरु नानक देव ने इस शंका का जपुजी में निम्निलिखित ढंग से समाधान किया है—

> कवणु सु चेला वसतु कवणु कवण थिति कवणु वार । कवणि सि सती माहु कवणु जितु होत्रा आकार ॥

हुकमे सिघ साधिक बीचारे ॥ ११॥४॥१६॥ मारू, महला १, पृष्ट १०३७

१. श्री गुरु ग्रंथ साहव ...... हुकमे आङ्खा हुकमि समाइत्रा

२. श्री गुरु प्रेय साहिब, मारू, महला ५, पृष्ठ १००३

वेल न पाईआ पंडती जि होवे लेखु पुराण।

बखतु न पाइओ कादीआ जि लिखनि लेखु कुराणु ॥

थिति बारु ना जोगी जाणै सित माहु ना कोई।

जा करता सिरठी कड साजे आपे जाणै सोई ॥ पडड़ी ॥२१॥

ऋर्यात्, "सुष्टि की रचना जब हुई, तो कौन घड़ी, कौन वक्त, कौन तिथि, कौन वार, कौन ऋतु, कौन महीना था, उसे कोई भी नहीं जानता। पंडित लोगों ने सुष्टि-रचना की (बेला) नहीं जाना, क्योंकि यदि वे निक्षित बेला जानते, तो पुराणों में अवश्य उसका उल्लेख करते। काजी भी सुष्टि-रचना निक्षित समय नहीं जानते, क्योंकि यदि जानते होते, तो निश्चय ही कुरान में इसका जिक करते। योगी-गण् भी सुष्टि-रचना की तिथि और घड़ी नहीं जानते। अन्य कोई भी सुष्टि-रचना की ऋतु अथवा महीना नहीं जानते। जिसने सुष्टि की रचना की है, वही इन सब वस्तुओं को जानता है।

गुरु अर्जुन देव ने भी स्थान स्थान पर संकेत किया है कि सृष्टि का

निर्माता ही सृष्टि के रहस्यों को जान सकता है-

नानक करते की जाने करता रचना ॥ २ ॥ २ ॥ १०॥ 'सिद्ध-गोधी' में जब सिद्धों ने गुरु नानक देव से सृष्टि के प्रारम्भ के विषय में प्रश्न किया कि—

श्चादि कड कवन बीचारु कथीश्चले सुंन कहा घर वासा ।।२१।। श्चर्यात् स्पृष्ट-श्चारम्भ के सम्बन्ध में श्चाप क्या विचार कथन करते हैं ? सृष्टि के प्रारम्भ के पूर्व उस निरंकार के रहने की स्थिति किस प्रकार थी ? तब इसका उत्तर गुरु नानक देव जी ने इस माँति दिया—

श्रादि कउ विसवादु बीचारु कथीश्रले सुंनि निरंतरि वासु लीशा ।। १३॥

इसका तात्पर्य यह है कि सृष्टि-रचना के प्रारम्भ के सम्बन्ध में विचार करना श्रारचर्यमय है। सृष्टि-रचना के प्रारम्भ पर विचार करना हैरानी

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जपुत्री, महला १, पृष्ठ ४

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडदी. सुलमनी, महला ५, पृष्ठ २७५

३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिध गोसिट, पृष्ठ १४०

४ श्री गुरु अंथ साहिब, सिध गोसटि, पृष्ठ ३४०

मोल लेना है। निरंकार का वास तब भी हर स्थान पर था। शुन्यावस्था में भी निरंकार सभी स्थानों में समान रूप से व्याप्त था।

सृष्टि-क्रम

श्री गुरु ग्रंथ साहिब में कहीं भी एक स्थान पर सिष्ट-रचना के प्रसंग में विचार नहीं किया गया है। परन्तु फुटकल स्थलों पर जो कुछ कथन किए गए है, उसके श्राधार पर सिष्ट-। नर्माण का क्रम इस प्रकार दिया जा सकता है। "चरम सत्य परमात्मा की निर्मुणावस्था है।" उसी निर्मुणावस्था को 'श्रफुर' ब्रह्म भी कहा जा सकता है। यरन्तु यहाँ 'श्रफुर' का श्रथं श्रभाव समक्तना भूल होगी। 'श्रफुर' शब्द से केवल नाम रूपात्मक व्यक्त स्वरूप या श्रवस्था का श्रमाव ही श्रपेद्धित है।"

इस सम्बन्ध में बाल गंगाधर तिलक की युक्ति हमें युक्तिपूर्ण श्रौर तर्क-युक्त प्रतीत होती है।— ''दूध से दही बनता है, पानी से नहीं; तिल से तेल निकलता है, बालू से नहीं, इत्यादि। प्रत्यच्च श्रनुभवों से भी यही सिन्द होता है। यदि हम यह मान ले कि कारण में जो कुछ नहीं है, वे कार्य में स्वतंत्र रूप से उत्पन्न होते हैं, तो फिर हम इसका कारण नहीं बता सकते कि पानी से दही क्यों नहीं बनता १ सारांश यह है कि जो मूल में है नहीं, उससे, जो श्रमी श्रस्तित्व में है, वह उत्पन्न नहीं हो सकता है।"

श्रतएव' श्रफुर' ब्रह्म से 'कुछ नहीं' सममाना ठीक नहीं है। यदि इसे इम 'कुछ नहीं' की संशा दें भी, ता यह ऐसा कुछ नहीं है, जिसमें सब कुछ है श्रीर जिससे सब कुछ उत्पन्न होता है। परमात्मा की मरजी से 'श्रफुर' ब्रह्म में 'हुमक' श्रवस्था का प्रादुर्भाव होता है है। 'हुकम' श्रवस्था का परमात्मा निर्णुण, निरंकार श्रथवा 'श्रफुर' ब्रह्म नहीं रह जाता। इसी 'हुकम' श्रवस्था में क्रियाशीलता होती है, सभी पदार्थों तथा सभी जीवों की उत्पत्ति होती

१. श्री गुरु प्रथ साहिब — अरवद नरवद धुँधूकारा .... पाठ पुरास उदै नहि आसत ॥ मारू सोलहे, महला १, एष्ठ १०३५-३६

२. फिलासकी चाप् सिविवज़्म : शेरसिंह, पृष्ठ १८५

३. गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, पृष्ट १५५

४. श्री गुरुअंथ साहिब, हुकमे आवै हुकमे जावै हुकमे रहे समाई ॥ रामकली, सिद्ध गोसटि, महला १, पृष्ट ६४०

है । सृष्टि के अनन्त विस्तार उसके एक वाक्य (हुकम) से होते हैं— कीता पसाउ एके कवाउ ।—जपुजी, महला १, एष्ट ३ । उसी के 'सबद' से उत्पत्ति और प्रलय होता है और प्रलय के पश्चात् फिर उत्पत्ति होती है—

उत्पत्त परलो सबदे होवै सबदे ही फिरि भ्रोपति होवें-

माम, असटपदीओँ, महला ३, पृष्ठ ११७

ज्योंही 'हुकम' की उत्पति होती है, त्योही इउमै (ग्रहंकार) की उत्पत्ति होती है । यही इउमै (ग्रहंकार)जगत् की उत्पत्ति का मुख्य कारण है— हउमै विचि जगु उपजै—

रामकली, महला १, सिद्ध गोसटि, पृष्ठ ६४६

यही हउमै (ब्रहंकार) बाह्य ब्रौर ब्रान्तरिक स्टिंग्ट का कारण है।
माथा श्रौर अविद्या श्रौर तीन गुण (सत्व, रज तथा तम) इउमै श्रथवा
श्रहंकार की ही परिधि में है। परमात्मा से पृथक प्रकृति का कोई श्रस्तित्व
नहीं है। ब्रहंकार अथवा इउमै प्रकृति-जन्य नहीं है, बिल्क प्रकृति इउमै से
उत्पन्न होती है। इस प्रकार इस सिद्धान्त में गुरुश्रों की मौलिकता है श्रौर
वेदान्त तथा सांख्य के स्टिक्रम से विभिन्नता है । तीनों गुण इउमै (ब्रहंकार)
में ही क्रियाशील होते हैं श्रौर समस्त स्टिंग्ट के कारण होते हैं। गुरुश्रों के
अनुसार परमात्मा 'श्रफुर' अवस्था में तो सबसे परे श्रौर अव्यक्त है, किन्तु
वही 'सफुर' अवस्था में सर्वव्यापी श्रौर सर्वान्तरात्मा है।

इस प्रकार सफ़र ब्रह्म परमात्मा का 'हुकम' वाला स्वरूप है। 'हुकम' ही सृष्टि के विधान अथवा नियम का स्वरूप धारण करता है। प्रकृति के सारे

विघान और नियम परमात्मा से ही शासित होते हैं-

नाम के धारे सगतो जन्त । नाम के धारे खंड ब्रह्मरुड ॥

नाम के धारे आगास पाताल । नाम के धारे सकलकाकार ॥४ ५॥१६॥ गउदी सुखमयी, महला ५, पृष्ठ २८

१. हुकमी होविम आकार हुकम न कहिआ जाई। हुकमी होविन जीअ। श्री गुरु साहिब जी, जपु जी, महला १, पृष्ट १

२. फिलासकी ऑक सिक्खिज़म : शेरसिंह, पृष्ठ १८६

३, फिलासकी ब्रॉक सिन्खिक्म : शेर सिंह पृष्ठ १८६

फिलासफी ऑफ सिनिखड़म : शेर सिंह पृष्ठ १८६

इन्हीं नियमों से उसकी इञ्छा के अनुसार सृष्टि होती है और सृष्टि का लय भी होता है।

आपन खेलु आपि करि देखें। खेल संकोचे तउ नानक एके १ ॥७॥२१॥

श्रयात् श्रपना खेल (सृष्टि-रचना) वह स्वयं करता है श्रीर स्वयं ही उसे देखता भी है। यदि वह खेल को समेट लेता है (सृष्टि श्रपने में लीन कर खेता है) तब एक मात्र वही श्रकेला रह जाता है।

जा तिसु भावै तो ससटि उपाए। आपनै भागै लए समाए<sup>२</sup> ॥१॥२२॥

यदि उसकी इच्छा होती है, तो वह सृष्टि उत्पन्न करता है और यदि उसकी इच्छा होती है, तो वह सृष्टि अपने में विलीन कर लेता है।

श्री गुरु ग्रंथ साहिब में "जपुजी" की १६ वीं पौड़ी के आघार पर प्रकृति और उसके विकारों पर मोहन सिंह जी ने अच्छा प्रकाश डाला है। इस पौड़ी में गुरु नानक देव 'कुदरित' शब्द का प्रयोग किया है मोहन सिंह जी ने 'कुदरित' का अर्थ 'ताकत' 'शिक्त,' 'प्रकृति' अथवा 'माया' के अर्थ में लिया है । किन्तु प्रकृति के अर्थ में विशेष युक्ति संगत प्रतीत होता है। इसी प्रकृति के 'पंच परवास, पंच परधान' आदि विकार कहे जाते हैं। मोहन सिंह जी ने इनका अर्थ इस माँति किया है—

पंच परवाण (शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध) पंच परधान (आकाश, वायु, अग्नि, जल और पृथ्वी) दरगह में पाँच मान पाने वाले (पाँचों ज्ञानेन्द्रियाँ)

राजाओं के दरवाजे पर पाँच सुशोभित होने वाले (पाँचों कमें निद्याँ । किन्तु पंच परवाण को शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध की तन्मात्राएँ (अर्थात् बिना मिश्रण किए हुए प्रत्येक गुण के भिन्न भिन्न प्रति सूक्ष्म मूलस्वरूप) कहना अधिक समीचीन प्रतीत होता है; क्योंकि इससे स्थिट के सिद्धान्तों को सुसंघटित रूप देने में पर्याप्त सहलियत हो जाती है।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २६२

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २६२

३. पंजाबी भाखा विगित्रान अते गुरमति गित्रान : मोहनसिंह, पृष्ट १०

४. पंजाबी भाषा विगित्रान अते गुरमति गिञ्जान:मोहनसिंह, पृष्ठ ४६

श्रव सांख्य, वेदान्त श्रौर श्रीमद्भमवद्गीता की स्विट-रचना के सिद्धान्तों को ध्यान में रखते हुए, गुक्त्रों की स्विट-रचना के सिद्धान्तों की समीका की जायगी। बाल गंगाधर तिलक जी ने सांख्य, वेदान्त श्रौर श्रीमद्भगवद्गीता के सिद्धान्तों को एक स्थान पर वर्गीकरण किया है। उसी के ठीक वगल में गुक्त्रों के सृष्टि-रचना-सम्बन्धी-सिद्धान्त रखे जा रहे हैं—

वेदान्तियों का वर्गीकरण सांख्यों का वर्गीकरस १ परमब्रह्म का श्रेष्ठ स्वरूप (न प्रकृति न विकृति) २ प्रकृति १ पुरुष । ३ महत् (बुद्धि) ( परब्रह्म का कनिष्ठ (मूल पकृति) ४ श्रहकार स्वरूप आठप्रकार ५-६ तन्मात्राएँ के। २ प्रकृति। ३ महत् (बुद्धि) ७ प्रकृति ४ अहंकार १० मन ५-६ तन्मात्राएँ (पाँच) विकृति ११-१५ ज्ञानेन्द्रियाँ(पाँच)] १६-२० कर्मेन्द्रियाँ (पाँच) १६ विकार ११-१५ज्ञानेन्द्रियाँ(पाँच) १६ २०कर्मेन्द्रियाँ(पाँच) २१-२५महाभृत (पाँच) २१-२५ महाभूत (विकार ही के कारण उपयंक्त सोलइ तत्वों को वेदान्ती मूल तत्व नहीं मानते।) श्रीमद्भगवद्गीता का वर्गीकर्ण सिक्ख गुरुओं के श्रुसार वर्गीकर्ण १ अफुर ब्रह्म (निर्गुणब्रह्म) १ परा प्रकृति । २ अपरा प्रकृति । २ सफ़र ब्रह्म (सगुरा ब्रह्म) ३ इउमै (श्रहंकार) ३ महत् (बुद्धि) श्रपरा प्रकृति १ जीव (श्रात्मा) ४ ग्रहंकार प्र प्रकृति श्रीर उसके बीस विकार के आठ प्रकार ५-६ पंच तन्मात्राएँ ६-१० तन्मात्राएँ। १० मन ११-१५ पंच शानेन्द्रियाँ ( प्रकृति के ११-१५ पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ ) विकार होने १६-२० पंच कर्मेन्द्रियाँ विश्व विकार १६-२० पाँच कर्मेन्द्रियाँ } के कारण २१-२५ पंच महाभूत र २१-२५ पंच महाभूत इन १५तत्व की गणना मूल तत्वों में नहीं की गई।

गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ १८३

२ फिलासफी ऑफ़ सिक्सिड़म : शेरसिंह, पृष्ठ १८७

### सृष्टि-क्रम के सिद्धान्तों में गुरुओं की मौलिकता

कपर दिए गए वर्गीकरणों पर दृष्टि डालने से भलीभाँति स्पष्ट हो जायगा कि सृष्टि-विकास के सिद्धान्तों में गुरुत्रों की क्या मौलिकता है। सांख्य और वेदान्त की सृष्टि-क्रम-विषयक शब्दावली 'श्री गुरु ग्रंथ साहिब' में पायी जाती है। फिर भी गुरुश्रों ने इस कम पर मौलिक ढंग से विचार किया है। द्रम्य ने गुब्ब्रों में विश्वदेववाद (Pantheism) माना है। पर गुरुत्रों में ब्रह्मवाद है। सांख्यवादियों के अनुसार प्रकृति, परमात्मा से सर्वया स्वतंत्र तत्व है। पर गुरुश्रों ने प्रकृति को परमात्मा के श्रधीन माना है। यही बात श्रीमद्भगवद्गीता में भी पायी जाती है। र प्रकृति और पुरुष से परे एक सर्वव्यापक, अव्यक्त और अमृत तत्व है, जो चराचर सृष्टि का मूल है।3 गीता के सातवें ऋष्याय में भी कहा गया है -- "पृथ्वी, जल, वायु, ऋमि, आकाश, मन, बुद्धि और अहंकार, इस तरह आठ प्रकार की मेरी प्रकृति है, इसके सिवा सारे संसार को जिसने धारण किया है, यह भी मेरी ही दूसरी प्रकृति है। ४ वेदान्त, सांख्य तथा गीता में ऋहंकार की उत्पत्ति प्रकृति द्वारा मानी गयी है। पर गुरुखों ने 'इउमै' (ख्रहंकार) द्वारा प्रकृति की उत्पत्ति मानी है। इस प्रकार गुरुओं की यह मौलिक स्क है। यह बड़े कुत्हल की बात है कि ब्रहंकार से जगत-उत्पत्ति वाली बात श्री गुरुश्रन्य साहिव तथा योगवाशिष्ठ में समान रूप से पायी जाती है। योगवाशिष्ठ के अनुसार अहंकार ही स्थूल श्रीर स्हम सृष्टि की उत्पत्ति का कारण है।" इसी अहंकार में ही तीनों गुणों के मिश्रमा से विविध रूप में सृष्टि की रचना होती है ख्रीर सृष्टि की उत्पत्ति ब्यौर लय का सिलसिला निरन्तर जारी रहता है। परन्तु चरम सत्य (श्रफुर

१ द ब्रादि ग्रन्थ : ट्रम्प, पृष्ठ १०० (भूमिका)

रे श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय ३, श्लोक ८ श्रीर १० प्रकृति स्वाम-वस्थ्य विस्वायि पुनः पुनः ॥८॥

मयाध्यचेश प्रकृतिः स्यते सचराचरम् ॥१०॥

३. गीता-रहस्य अथवा कर्मयोग शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २००

४. श्रीमद्भगवद्गीता, श्रध्याय ७, श्लोक ४ तथा ५ ५ द योगचाशिष्ठ : बी० एल० आन्नेय, एष्ट १६०

ब्रह्म) ज्यों का त्यों बना रहता है। उसमें किसी भी प्रकार का विकार उत्पन्न नहीं होता। सृष्टि-उत्पत्ति और लय के सिद्धान्त में श्री गुरुयन्थ साहिब, उपनिषदों,

श्रीमद्भगवद्गीता एवं वेदान्त में समानता

सिक्ख गुक्त्रों ने स्थान-स्थान पर स्पष्ट कर दिया है कि सृष्टि उत्पत्ति जिस परमात्मा से होती है, उसी परमात्मा में वह विलीन भी होती है। निम्न-लिखित उदाहरण इसकी पृष्टि के प्रमाण हैं।

"तुम ते उपजहिं तुम माहिं समावहिं"

मारू, महला १, पृष्ट १०३५

जिसते उपजिह तिसते बिनसे । सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २० जिनि सिरि साजी तिनि फुनि गोई ॥

श्रासा, महला १, पृष्ठ ३५५

उपनिषदों में भी सृब्द-उत्पत्ति और लय के सम्बन्ध में ठीक यही सिद्धान्त प्राप्त होता है—

तदेतत्सत्यं यथा सुदीष्ठात्पावकाद्विस्फुलिङ्गाः । सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः ।

तथा चराद् विविधाः सोम्य भावाः

प्रजायन्ते तत्र चीवापि मन्ति ।।

श्रयांत् "वह (यह श्रवर ब्रह्म) सत्य है। जिस प्रकार श्रत्यन्त प्रदीप्त श्रिप्त से उसी के समान रूप वाले हजारों स्कुलिंग (चिनगारियाँ) निकलते हैं, उसी प्रकार हे सोम्य उक्त लब्ब्य वाले श्रवर ब्रह्म से विविध देह, रूप उपाधि भेद के श्रनुसार श्रानेक प्रकार के भाव (जीव) उस नाना नाम रूप कृत देहोपाधि के जन्म के साथ उत्पन्न होते हैं श्रीर उसी में लीन हो जाते हैं।"

इसी उपनिषद् में एक दूसरे स्थल पर इस भाँति कहा गया है-

"यथोर्ग्यनाभि: सजते गृह्वते च<sup>3</sup> "
अर्थात् "जिस प्रकार मकड़ी किसी अन्य उपकरण को अपेन्ना न कर

१. फिलासकी ऑक सिविखड़म : शेरसिंह पृष्ठ १८७

२. मुगडकोपनिपद्, मुगडक २, खंड १, मंत्र १

३ मुगडकोपनिषद्, मुगडक १, खंड १, मंत्र ७

स्वयं ही अपने शरीर से अभिन्न तन्तुओं को रचती है, अर्थात् उन्हें बाहर फैलाती है और फिर उन्हें ग्रहण भी कर लेती है (यानी अपने में मिलाकर अपने शरीर से एक कर देती है) ...... उसी प्रकार अन्नर ब्रह्म से स्विध्य का निर्माण होता है और उसी में लय होता है।"

श्रीमद्भगवद्गीता में भी ठीक इसी भाँति का विचार मिलता है— श्रुवकाद्ब्यक्तयः सर्वाः प्रभवन्त्यहरागमे । राज्यागमे प्रलीमन्ते तत्रैवाब्यक्त सहकं ।।

अर्थात् "(ब्रह्म देव के) दिन का आरम्भ होने पर अव्यक्त से सब व्यक्त (पदार्थ) निर्मित होते हैं आर रात्रि होने पर उसी पूर्वोक्त अव्यक्त में लीन हो जाते हैं।"

गुरमत का सिद्धान्त है कि अपनी शक्ति द्वारा परमात्मा ने इस खेल (स्रव्धि) की रचना कर दो है। द्वेत के वशीभूत जीवों को जड़-चेतन की मिन्नता प्रतीत होती है। पर वास्तव में सारी संता उसी की है?।

कहीं-कहीं गुरुश्रों तथा वेदान्तियों के स्थिट-रचना-सम्बन्धी रूपकों में श्रमाधारण समानता पायी जाती है। गुरु श्रर्जुन देव ने स्थिट-रचना के सम्बन्ध में राग स्ही में इस प्रकार कहा है—

> बाजीगरि जैसे बाजी पाई । नाना रूप भेख दिखलाई ॥ सांगु उतारि थम्हिक्षो पासारा । तब एको एकंकारा ॥ कवन रूप दिसरिक्षो बिनसाइक्षो ।

कति गङ्को उहु कह ते आङ्को ॥१॥ रहाउ ॥
जल ते उठिह स्रनिक तरंगा । किनिक भूखन कीने वहु रंगा ॥
बीज बीजि देखिको बहु परकारा । फल पाके ते एकंकारा ॥२॥
सहस घटा महि एकु आकासु । घट फूटे ते खोही प्रगासु ।
भरम लोभ मोह साङ्क्षा विकार । अम छूटे ते एकंकार ॥३॥
स्रोहु स्रविनासी विनसत नाहीं । ना को स्रावे ना को जाही ॥४॥१॥
श्री गुरु प्रन्थ साहिब, रागु सुही, महला ५, पृष्ठ ७३६

उपर्युक्त पद पर विचार करने से प्रतीत होता है स्टि-रचना सम्बन्धी विचार व्यक्त करने के लिए पाँच रूपकों का सहारा लिया गया है—

१. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय ८, रलोक १८

२. गुरमति निरखय: जोधसिंह, पृष्ठ २६

- (१) बाजीगर श्रीर उसका स्वांग।
- (२) जल और उसकी तरंगे।
- (३) कनक और उसके आभृषण ।
- (४) बीज श्रीर उससे उत्पन्न श्रनेक बीज।
- (५) घट और आकाश

कहना न होगा कि वेदान्त-प्रन्थों में सुध्टि-रचना-सम्बन्धी विचार ऐसे ही रूपकों के सहारे व्यक्त किए गए है। योगवाशिष्ठ में कहा गया है कि अनन्त जगत् ब्रह्म में उसी प्रकार उत्पन्न होते हैं, जैसे समुद्र में तरंगें उत्पन्न होती हैं । सुन्दरदास ने भी समुद्र और तरंग, वीज और वृज्ञ, कंचन और आभूषण की बात अपने प्रसिद्ध वेदान्त-प्रन्थ सुन्दर-विलास में कही है।

#### सृष्टि के गुण

सृष्टि अनन्त है—सिक्ख गुरुश्रों ने सृष्टि रचना की श्रनन्तता स्वीकार की है। उनके श्रनुसार सृष्टि श्रनन्त है। गुरु नानक देव ने 'जपु जी' में सृष्टि की श्रनन्ता की श्रोर इस भाँति संकेत किया है—

असंख नाव असंख वाव । अगंम अगंम असंख लोग

जपुजी, पौड़ी १६, पृष्ठ ४

त्रयात् त्रसंख्य नाम है ब्रीर त्रसंख्य स्थान है। ब्रासंख्य लोक है, जो दृश्यमान है ब्रीर त्रदृश्य मी हैं।

गुरु नानक देव जी ने 'जपुजी' के 'गिश्रान खरड' में सुध्य की अनन्तता का विशद वर्शन किया है--

"त्रागे है ज्ञान खरड। इस भूमि में प्रभु की शक्तियों का प्रचरड ज्ञान उत्पन्न होता है। इस स्थान में ज्ञान स्वरूप, युक्त पुरुष देवतागरण,

द योग वाशिष्ठ : बी० एल० आत्रेय, पृष्ठ १८३ अनन्तानि जगत्यास्मिन्बद्यतत्त्वमहाम्बरे ।
 अम्मोधिवीचिजलविक्षमजन्त्युद्भवन्ति च ॥
 योग वाशिष्ठ, ४. ४७. १४

२. एक समुद्र तरंग श्रनेकहु-सुन्दरविलास : सुनः रदास, पृष्ठ १०२

३. वृत्त सु बीज ही,बीज सुवृत्तिहि—सुन्दरविलास : सुन्दरदास, पृष्ठ १०२

जैसे एक कंचन में भूषण अनेक भए, आदि मध्य अन्त एक कंचन ही जानिए : सुन्दरविलास : सुन्दरदास, पृष्ट १०५

अवतार बसते हैं। यह भौतिक खरड नहीं मानसिक मराडल है। इस स्थल में न मालूम कितने देवता हैं। यहीं न मालूम कितने कान्ह (कृष्ण) हैं, महेश (शिव) हैं, ब्रह्मागण हैं, जो सुब्टि-रचना करते हैं और रूप-रंग के अनेक वेश उत्पन्न करते हैं। यहाँ अन्नत कर्म-भूमिकाएँ (ज्ञानमयी, कर्म-वाली) हैं। अनन्त मेरु हैं। अन्नत श्रुव हैं, जो ज्ञानोपदेश देते हैं। अनन्त हन्द्र हैं, चन्द्रमा हैं, सूर्य हैं, अनन्त मराडल देश हैं, (ज्ञान आश्रित) कितने ही सिंद्ध, बुद्ध, नाथ, देवियाँ, देव, दानव, मुनि, रक्ष, समुद्र हैं। कितनी ही खानियाँ (चारों प्रकार की खानियाँ, अंडज, स्वदेज, जरायुज, उद्भिज) हैं, कितनी ही श्रुतियाँ हैं और कितने ही पातशाह और नरेन्द्र (राजे) हैं, कितनी ही श्रुतियाँ हैं और कितने ही सेवक हैं। इनमें से किसी एक का भी

पाँचवें गुरु ऋर्जुन देव ने भी सुब्टि की अनन्तता का बड़ा ही व्यापक

चित्रग किया है-

नानक रचना प्रभि रची बहुबिधि श्रनिक प्रकार ॥१॥ कई कोटि होए पुजारी । कई कोटि श्राचार बिउहारी ॥ कई कोटि भए तीरथवासी । कई कोटि बन श्रमिह उदासी ॥ कई कोटि वेद के स्रोते । कई कोटि तपीसुर होते ॥ श्रादि

सृष्टि की इसी अनन्तता पर गुरु नानक देव ने महान् आश्चर्य प्रकट करते हुए कहा है, परमात्मा द्वारा रचित नाद, वेद, जीव, जीवों के मेद, रूप, रंग आदि पर आश्चर्य है, हैरानी है—

ब्रादि पर त्राश्चय ह, हराना ह — विसमादु नाद विसमादु वेद । विसमादु जीस्र विसमादु भेद

विसमादु रूप विसमादु रंगु ।...... उन्नादि ।

सृष्टि की विभिन्नता में भी एकरूपता—विभिन्नता ही सृष्टि है ।

यदि विभिन्नता न हो, तो सृष्टि-रचना का कोई महत्व नहीं होगा । 'खरे'

#### १. गित्रान खरड का आखहु करमु

केतीआ सुरित सेवक केते नानक श्रंतु न श्रंतु ॥३७॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जपुजी, पौदी ३५, पृष्ठ ७ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २७५ ३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६३-६४ पुरुष का मूल्य इसलिए है कि उसके साथ खोटा भी हैं। इसीलिए गुरु अमरदास ने स्पष्ट कहा कि "खोटों और खरों" की रचना प्रभु ने स्वयं की है—

खोटे खरे तुधु आपि उपाए ।

गुरु अमरदास ने एक दूसरे स्थान पर इस प्रकार कहा है "मेरे सच्चे प्रभु ने इस प्रकार के सच्चे खेल की रचना की है, जिसमें एक वस्तु दूसरी से सर्वथा पृथक है। सृष्टि की वस्तुओं में विभिन्नता डाल कर वह स्वयं ही विकसित होता है। इस प्रकार इस शरीर में ही विभिन्न भाव है। मेरे प्रभु ने ही अंघकार और प्रकाश की रचना की है, परन्तु इन विभिन्नताओं में भी वही विराजमान है। उसको छोड़कर और कोई दूसरा है ही नहीं—

मेरे प्रभि साचै इकु खेलु रचाइआ। कोइ न किसही जेहा उपाइआ॥ श्रापे फरकु करे वेखि विगसे सभि रस देही माहा रे।

खंधेरा चावलु आपे कीआ। एको बरतै अवरु न बोआ<sup>२</sup> ॥३॥४॥१३॥

वास्तव में यदि सैद्धान्तिक दृष्टि से देखा जाय, तो जीवन और मरस, दुःख और सुख, पुरुष और पाप, प्रकाश और अंधकार एक ही वस्तु के दो पृथक पृथक पहलू हैं। इतना अवश्य है इन दोनों विरोधी तत्वों के बीच भो एक ही सत्ता समान रूप से व्याप्त है और इस बात को सिक्ख गुरु भूखे नहीं हैं।

सृष्टिं अनादि है—स ष्टि-रचना के सम्बन्ध में सिक्ख गुरुश्रों का यह विचार है कि इसका कम निरन्तर चालू रहता है। स्रतः इसका कम अनादि है। स्थि-रचना एक बार नहीं हुई, बल्कि यह अनन्त बार हुई है—

कई बार पसिरको पसार । सदा सदा इकु एकंकार ॥ ॥ १०॥ श्रयांत् स्टि-रचना का विस्तार श्रनन्त बार हो चुका है। परन्तु श्रोंकार परमास्मा सदैव ज्यों का त्यां होता है। वह शाश्वत और परिवर्तन-रहित है।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ३, पृष्ठ ११६

२. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, मारू, महला ३, पृष्ठ १०५६.

३. श्री गुरु प्रन्य साहिब, गउदी, सुलमनी, महला ५ एष्ट २७६

सृष्टि के इसी अनादि भाव पर आश्चर्यान्वित होकर गुरु अर्जुन देव ने कहा है—

> जाकी लीला की मिति नाहिं। सगल देव हारे श्रवगाहि<sup>9</sup> ॥१६॥

सृष्टि सत्य है—सिक्ख-गुरुश्रों ने वेदान्तियों के समान जगत् को मिथ्या नहीं माना श्रीर न इसे निरा भ्रम कहा है। उन्होंने जगत् को स्थान-स्थान पर सत्य कहा है। यथा—

सच तेरे खंड सचे ब्रह्म'ड । सच तेरे लोग्र सचे आकार ॥ सचे तेरे करयो सरव बीचार ।

वार आसा, महला १ पृष्ठ ४६३ आपि सित सिन सम घारी। आपे गुग्र आपे गुग्रकारी॥ गडड़ी, सुक्रमनी, महला ५ सित करमु जाकी रचना सित। मृलु सित, सित उतपित॥ गडड़ी सुक्रमनी, महला ५, पृष्ठ २८४ आपि सित कीआ सभु सित। आपे जाने अपनी मिति गित॥ गडड़ी, सुक्रमनी, पृष्ठ २८४

उपर्युक्त उदाहरणों से यही सिद्ध होता है कि प्रभु सत्य है। उसने जो रचा है, वह भी सत्य है। सामान्य दृष्टि से यही देखा भी जाता है कि कारण से ही कार्य की उत्पत्ति होती है। कारण के मूल में जो द्रव्य विराजमान रहता है, वही कार्य में भी परिलक्षित होता है। दूध से दही बनता है, पानी से नहीं, तिल से तेल निकलता है, बालू से नहीं। श्रतएव सत्य परमात्मा से सत्य सृष्टि की उत्पत्ति होती है।

श्री गुरु प्रनय साहिब में स्थान-स्थान पर गुरुश्रों ने संसार को स्वप्नवत, र

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, गउदी, सुखमनी, पृष्ठ २८४. २. यथा

<sup>(</sup>क) जगु सुपना बाजी बनी खिन महि खेलु खेलाई ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ट १८ (ख) इच्चा संसार सगल है सुपना...। श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी बावन श्रक्सरी, महला, ५ पृष्ठ २५८

जल के बुदबुदे के समान, हिर चन्दवरी के तुल्य, जल के फेन के सहरा, मृगतृष्णा के सहरा, घुँए का धवलहर, वालू की भीति के समान, विष के समुद्र के तुल्य माना है—

- (ग) जैसा सुपना रैनि का तैता संसार ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विला-वलु, महला ५, पृष्ट ८०८
- (घ) सकल जगत है जैसे सुपना बिनसत लगत न बार । श्री गुरु प्रंथ साहिब, सोरिट, महला ६, प्रष्ट ६३३
- (ङ) नानक कहत सब मिथिया जिउ सुपना रैनाई। श्री गुरु ग्रंथ साहिय, महला १, पृष्ठ १२३१
- (च) इहु संसार सगल है सुपनो कहा लोभावै। जो उपजै सो सगल बिनासै रहनु न कोई पावै॥ श्री गुरु ग्रंथ साहब, महला ३, पृष्ठ १२३१
- जैसे जल ते बुद्बुद्रा उपजै बिनसै नीत । जगु रचना तैसे रची कहु नानक मीत ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सलोक, महला ६, पृष्ठ १३६६
- २. हरि चंद्उरी पेलि काहे सुखु मानिया ॥ श्री गुरु अंथ साहित्र, फुनहे, महला, ५, ५ छ १३६३
- ३. जिउ जल ऊपरि फेनु बुदबुदा तैसा बहु संसारा । जिसते होत्रा तिसहि समाणा चृकि गइत्रा संसारा ॥ श्री गुरु प्रंथ साहिब, मलार, महला ३, ए १ १२५८
- ४. सूग तुसना जिंड सूठो।

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, महला ६ एष्ठ २१६

प. ढंढोलिम ढुंठिम डिड मै नानक जगु धुँए का धवलहल । श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वार माम्त की, सलोकु महला १, पृष्ठ १३८

वारू भीति बनाई रचि पचि रहत नहीं दिन चारि ।
 श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरिठ, महला ६, पृष्ट ६३३

७. मन पित्रारित्रा जीउ दिया बिखु सागरु संसारे ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, इंत, महला ५, पृष्ठ ७३ कहीं कहीं तो गुरुखों ने इस संसार का सूठा तथा मिथ्या भी माना है। पर सूठा और मिथ्या का भाव यह नहीं है कि संसार का अस्तित्व ही नहीं है। 'सूठ', मिथ्या, तथा स्वप्न ख्रादि विशेषणों का यही तात्पर्य है कि उन्होंने सारे दृश्यमान जगत् को ज्ञ्यमंगुर और नश्वर माना है। वास्तव में गुरुखों ने तो संसार को सच्चे (परमात्मा) की कोठरी माना है और उसे सत्य स्वरूप परमात्मा का निवास स्थान बतलाया है । इतना ही नहीं एकाथ स्थल पर तो संसार को साज्ञात् परमात्मा ही माना है ।

सृष्टि का अन्त सिंह के अन्त का सिक्ल-गुरुओं ने कोई निश्चित समय नहीं माना है। यह रहस्य इतना गृहतम है कि इसे सुन्टि के रचयिता

को छोड़कर कोई दूसरा जान ही नहीं सकता-

जा करता सिरठी कउ साजै आपे जागै सोई ॥ जपुजी, पउड़ी २१, पृष्ट ४

सिक्ख गुक्झों ने सिक्ट के अन्त के सम्बन्ध में केवल इतना ही संकेत किया है कि जिस परमात्मा ने सिक्ट-रचना की है, वही उसे अपने इच्छानुसार अपने में लीन भी कर लेता है। यथा—

जिसते उपजै तिसते बिनसे।

सिरी रागु, महला १, एष्ठ २०

१. कूठा इहु संसार किनि समकाईऐ—श्री गुरु ग्रथ साहिब, माक, सलोकु महला १, पृष्ठ १४७

२. (क) बरन चिहनु नाही किछु रचना, मिथिया सगल पसारा ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला ५, पृष्ठ ३३३

(स) मिथिया मोहु संसार क्रूठा विश्वसणा।

श्री गुरु प्रंथ साहिब, ज्ञासा, महला ५, एष्ठ ३६६

(ग) जन जातक जगु जानियो मिथिया रहियो राम सरनाई ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गउड़ी, महला ६, एण्ड २१६

३. इहु जगु सचे की है कोटड़ी, सचे का विचि वासु ।

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, आसा की बार, महला २, पृष्ट ४६३

थ. पृहु बिसु संसारु तुम देखदे पृहु हरि का रूपु है हरि रूपु नदरी आइआ॥

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली, जनन्दु महला ३, पृष्ट ६२२

तुषु आपे स्सिट सभ उपाई तुषु आपे सिरिज सभ गोई ।।

रागु आसा, महला १, एष्ठ ३४८
जिनि सिरि साजी फुनि गोई ॥

श्रासा, महला १, एष्ठ ३५५
तुषु आपे सिरिज आपे गोई ॥

माम, महला ३, एष्ठ ३१२
प्रभु ते होए प्रभ माहि समाति ॥

गडदी, सुखमनी, महला ५, एष्ठ २७६

इस प्रकार परमात्मा अपने इच्छानुसार सुध्टि का लय अपने में कर लेता है। उसका कोई समय नहीं निश्चित है।

# हउमे (श्रहंकार)

इउमें (अहंकार) का स्वरूप—'अफ़र' ब्रह्म में परमात्मा के 'हुकम' से क्रियाशीलता उत्पन्न होती है और यही क्रियाशीलता सगुण ब्रह्म बन जाती है। 'हुकम' की उत्पत्ति के साथ ही साथ इउमें (श्रहंकार) की उत्पत्ति होती है। यही इउमें (श्रहंकार) जगत् की उत्पत्ति का मुख्य कारण है'। गुरुओं के अनुसार "इउमें" ही स्पृष्टि-उत्पत्ति का मूल कारण है। 'इउमें' और नाम परस्पर एक दूसरे के विरोधी हैं। 'इउमें' एकता से अनेकता और ब्रह्मैत से द्वैत भाव की ओर ले जाता है। नाम श्रह्मैत सत्ता तथा सर्वव्यापी एकता का प्रतीक है। तीसरे गुरु। अमरदास जी की उक्ति इस सम्बन्ध में इस प्रकार है—

"हउमै नावै नालि विरोध है, दुइ ना बसहि इक ठाइर ॥१॥॥॥ सिद्ध-गोष्टी में सिद्धों ने गुरु नानक देव से प्रश्न किया,

कितु कितु विधि जगु उपजै पुरखा कितु कितु दुखि विनसि जाई<sup>3</sup> ॥६८॥ गुरु नाक देव ने उपर्युक्त प्रश्न का उत्तर इस माँति दिया, हउमै विधि जगु उपजै पुरखा

नामि विसरिए दुखु पाई र ।। ६६।। श्रयांत् इउमै (ग्रहंकार) से स्रष्टि की उत्पत्ति होती है श्रीर नाम-विस्मरण से नाना-भाँति की दुःख-प्राप्ति होती है।

इस प्रकार "इउमै" (ब्रहंकार) के कारण सत्वगुणी, रजोगुणी श्रीर

१ हउमै विचि जगु उपजै, श्री गुरु अन्य साहिब, रामकली, महला १, सिघ गोसटि, एष्ट १४६

२ श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, वडहंसु, महला ३, पृष्ठ ५६०

३ श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, रामकली, महला १, सिध गोसटि, पृष्ठ ३४६

४ श्री गुरु प्रन्थ साहिब, रामकली, महला १, सिघ गोसटि, पृष्ठ १४६.

तमोगुणी सप्टि-परम्परा निरन्तर चलती रहती है। इन्हीं त्रिगुणों के सम्मिश्रण से नाना रूपात्मक सप्टि का निर्माण होता है। उत्पत्ति, स्थिति और लय की परम्परा चलती रहती है।

योग वाशिष्ठ में भी ऋहंकार को ही सृष्टि-क्रम का मूल कारण माना है। बी॰ एल॰ आत्रेय ने उसे निम्नलिखित ढंग से संग्रहीत किया है—

"अपने आप में प्रतिष्ठित होने वाली अनन्त शांकिमयी सत्ता (बिना किसी के अवलम्बन के) अपने को स्पन्दित करती हैं। (योगवाशिष्ठ, प्रकरण ६, पूर्वार्ब ११-३७ तथा प्रकरण ६ पूर्वार्ब ११४-१५) फिर यह बहिर्मुख कियाशीलता से केन्द्रीभूत होने लगती हैं और यह सत्तापूर्वक (अहंभाव से आरोपित) अपने को पूर्ण बहा से प्रथक समक्तने लगती है (योगवाशिष्ठ, प्रकरण ३, १२, ५) परि-णामतः यह संसार के अनेक मिन्ध्यत् नामों और रूपों में परिन्छ्ज होने लगते हैं। तत्पश्चात् यह निश्चित् रूप धारण कर लेती है और अनेक नामों से विभूषित होने लगती है। (योगवाशिष्ठ प्रकरण, ३, १२, ६) फिर यह बहिर्मुख कियाशीलता की बनीभूतता 'परम पद' से अपना पृथक अस्तित्व समक्त कर जीव संज्ञा को प्राप्त हो जाती है (योगवाशिष्ठ प्रकरण, ३, १२, ७) यही भावना मात्र सार सत्ता अपनी संसारणोन्मुखी प्रवृत्ति के कारण अनेक वस्तुओं में परिवर्तित हो जाती है (योगवाशिष्ठ, प्रकरण ३, १२, ७) विशुद्ध चैतन्य सत्ता में इसा अहंभाव के कारण पृथक पृथक नाम और रूप की सृष्टि होती है (योग वाशिष्ठ ३, १२, ६६) '

इस प्रकार योगवाशिष्ठ और गुक्त्रों ने श्रहंकार को ही सृष्टि का मूल कारण माना है।

गुक्त्रों ने इसी 'इउमै' की दीवाल को व्यष्टि की सीमा के निर्धारण का मूल कारण माना है। इसी 'इउमै' ने मनुष्य को परिपूर्ण ज्योति से पृथक् कर दिया है—

अतिर अलखु न जाई लिखआ विचि पद्दा हउमै पाई। माइआ मोहि सभी जगु सोइआ, इहु भरमु कहहु किउ जाई॥ एका संगति इकतु गृहि बसते, मिलि बात न करते भाई। एक बसतु विनु, पंच दुहेले, औह बसतु अगोचर ठाई ॥२॥१२२॥

१. द योगवाशिष्ठ : बी॰ एल आत्रेय, पृष्ट १८८

२. श्री गुरु अन्थ साहिब, रागु गउदी-पूरबी, महला ५, पृष्ठ २०५

त्रश्यांत् 'श्रलख परमात्मा शरीर के भीतर है, परन्तु वह दिखायी नहीं पड़ता, क्योंकि बीच में श्रहंकार का पर्दा पड़ा हुश्रा है। (श्रहंकार के कारण) माया श्रीर मोह से वशीभूत हो, सारा जगत् (श्रहान निद्रा में ) सो रहा है। बताश्रो भला इस भ्रम की निवृत्ति कैसे हो १ (जीवात्मा श्रीर परमात्मा) एक ही साथ, एक ही घर में रहते हैं। किन्तु दोनों परस्पर न मिलते हैं, न बातें करते हैं। एक वस्तु (नाम) के बिना पाँचो (शानेन्द्रियाँ) दु:स्वी हैं श्रीर वह वस्तु श्रगोचर स्थान में है।

चौथ गुरु श्री रामदास जी ने 'इउमैं' की कठिन दीवाल का संकेत इस

भाँति किया है-

धन पिउ का इक ही संगि वासा विचि हउमै भीति करारी ।। ।।। ।।।

स्त्री-पुरुष (जीवात्मा-परमात्मा) का एक ही साथ निवास है। पर दोनों साथ साथ रहत हुए भी, एक साथ नहीं मिल सकते, क्योंकि हउमै की कठिन

भीत दोनों के बीच में खड़ी हुई है।

विचार पूर्वक देखा जाय, तो यही श्रहंभाव समस्त पृथकतात्रों, बंधनों का कारण है। यह इउमै भयानक रोग है श्रीर इसी में द्वैत भाव की नाना कियाएँ होती रहती हैं। परमात्मा को भूल कर मनमुख जीवित ही मृतक के तुल्य हैं श्रीर वे नाना प्रकार के कष्ट भोगते हैं—

हउमै बड़ा रोगु है दूजै करम कमाइ।

नानक मनमुस्ति जीव दिश्रा मुप, हरि विसरिश्रा दुखु पाइ ।। इसी हउमै के भयानक रोग से जीवन मरण का श्रनवरत चक्र चलता रहता है—

हउमे बढ़ा रोगु है, मिर जंमे आवे जाइ ॥<sup>२</sup>

यह श्रहंकार का रोग सारे संसार को व्याप्त है। इसी रोग से जन्म-मरण के दु:खों का क्रम निरन्तर चलता रहता है। गुरु की कृपा से कोई विरला पुरुष इस रोग से मुक्ति पा सकता है।

हडमै रोगी सभु जगत बिद्यापित्रा ति कड जनम मरण दुखु भारी। गुर परसादी को विरक्षा छूटै तिस जन कड हड बिलहारी ।।३॥३॥१॥॥

१. श्री गुरु प्रन्य साहिब, मलार, मलार ४, पृष्ट १२६३

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, वडशंसु की वार, सलोकु,महला, ३, पृष्ट ५८६

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वडहंसु की वार, महला ३, पृष्ठ ५६२

४. श्री गुरु अंथ साहिब, सूही, महला ४, पृष्ट ७३५

तीसरे गुरु ने ऋहंकार की प्रबलता का ऋत्यन्त उत्कृष्ट चित्रण् किया है—

> हउमै सभु सरीरु है, हउमै श्रोपित होइ। हउमै बड़ा गुबास है, हउमै विचि बुक्ति न सकै कोइ॥ हउमै विचि भगति त होवई, हुक्मु बुक्तिश्रा जाइ। हउमै विचि जीउ बंधु है, नामु न बसै मनि श्राइ ॥३॥॥॥

श्रथांत्, "वारे शरीरों की उत्पत्ति का कारण "हउमैं" ही है। 'हउमैं' से ही सारी सृष्टि की उत्पत्ति होती है। यह महान् श्रन्थकार है। (तमोगुणी प्रवृत्तियों का हेतु यही है।) इसी के कारण जीव श्रपने वास्तविक रूप को पहचान नहीं पाता। इसी के कारण परमात्मा की प्रेम-भक्ति की प्राप्ति नहीं होती श्रीर परमात्मा के 'हुकम' का भी बोध नहीं होता। इसी के कारण जीव बंधन में है श्रीर उसके मन में परमात्मा के नाम का वास भी नहीं होने पाता।"

'हउमै, इतना भयानक रोग है कि मनुष्य ही भर इस रोग के वशीभूत नहीं है, बल्कि पवन, पानी, वैश्वानर, धरती, सातों समुद्र, निद्याँ, खरड, पाताल, षट्दर्शन, सभी पर इसका प्रभुत्व है। यहाँ तक कि त्रिदेव, (ब्रह्मा, विष्णु, महेश भी इस रोग से मुक्त नहीं हैं।

नानक हउमै रोग बुरे। जह देखा वह तह एका वेदन आप बखसै सबदि धुरे ॥१॥ रहाउ ॥

पउछ पाछी बसंतर रोगी, रोगी घरित सभोगी।

मात पिता माइआ देह सि रोगी, रोगी कुटंब संजोगी ॥३॥

रोगी बहमा बिसनु सरुदा रोगी सगल संसारा।

हिर पढु चीनि भए से मुकते गुरु का सबद बीचारा ॥४॥

रोगी सांत समुंद सनदीआ खंड पताल सि रोग भरे।

हिर के लोक सि साच सुहेले सखी थाई नदिर करे ॥५॥

रोगी खट दरसन भेखधारी नाना हठी अनेका।

बेद कतेब करिह कह बपुरे नह बुम्मिह इक एका ॥३॥॥

गुरु अमरदास जी ने भी अहंकार की प्रवलता और व्यापकता का

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वडहंसु, महला ३, एष्ठ ५६०

२. श्री गुरु अन्य साहिब, भैरउ, असटपदीक्षा, महला १, पृष्ठ ११५३

विशद चित्रण किया है। इउमै श्राँर मोह की वृद्धि के कारण त्रिगुणात्मक माया में ब्रह्मा, विष्णु, महेश भी पड़े हुए हैं। पंडितगण पढ़ पढ़कर श्रपने विद्यागत श्रहंकार में डूबे हुए हैं। इसी भाँति मौनी लोग श्रपने मौन-व्रत के श्रमिमान में डूबे रहते हैं। श्रहंकार के कारण दौत भाव उनके चित्त में बढ़ता ही जाता है। जितने भी जोगी, जंगम, संन्यासी हैं, सभी श्रहंकार की प्रवलता के वशीभूत हैं। बिना सद्गुष्ठ के किसी का न तो श्रहंकार छूटता है श्रौर न परम तत्व ही की प्राप्ति होती हैं। इस प्रकार मनमुख सदैव श्रहंकार की भावना से दुखी होकर भ्रमित होते श्रौर भटकते रहते हैं श्रौर श्रपना श्रमूल्य जन्म व्यर्थ गँवाते रहते हैं—

ब्रह्मा बिसनु महादेउ त्रैगुण भुले हउमै मोहु बधाइआ। पंडित पढ़ि पढ़ि मोनी भुले दूजै भाव चितु लाइआ। जोगी जंगम संनिष्ठासी भुले विग्रु गुर ततु न पाइआ।

मनमुख दुखीए सदा अभि भुले तिन्ही बिरथा जनमु गवाइआ। ब्रहंभाव से किए हुए सारे कर्म बन्धन के हेतु हैं। इसी इउमै से ससीमपन त्रा जाता है। मूर्ख के सारे कर्म इउमै के कारण त्राशा-पाश में बँचे होते हैं। उसका प्रेम, काम कोध के ही अंतर्गत रहता है। उसके सारे कार्य ऋहंभाव से प्रेरित होकर संपादित हुआ करते हैं। यह अपने को ही कर्चा-धर्ता मानता है। उसके सोचने की यही प्रणाली होती है, "मैं लोगों को बाँघता हूँ। में वैर करता हूँ। यह हमारी भूमि है। इस पर कौन पैर रख सकता है १ मै पंडित हूँ, चतुर हूँ, ख्रौर सज्ञान हूँ।" वह इउमै के वशी-भूत हो वास्तविक कर्त्ता पुरुष परमात्मा को रंचमात्र समझने का प्रयास नहीं करता । बात यह है कि इउमै के कारण विषय भोगों में सदैव लिप्त रहने से वह ज्ञानान्य और विवेकहीन हो जाता है। इससे उसकी विवेक-मति नष्ट हो जाती है और वह अपने शरीर में केन्द्रित होकर यही सममता है, "मैं यौवन-सम्पन्न हूँ, मैं आचारवान् हूँ, मैं कुलीन हूँ।" इस प्रकार की श्रहं-बुद्धि में वह जीवन-पर्यन्त वँधा रहता है। मरते समय भी उसकी यह बुद्धि विस्मृत नहीं होती। अपने भाइयं, मित्रों, सम्बन्धियों को अपनी सारी वस्तुत्रों को सौंप कर चला जाता है। जिस ब्राहंभाव की वासना में उसने समस्त जीवन व्यतीत किया है, वही अन्त में साकार रूप धारण कर उसके सामने प्रकट होती है-

<sup>9.</sup> श्री गुरु प्रन्थ साहिब, विलावलु की वार, सलोक, महला ३,एछ ८५२

आसा बंधी मूरत देह । काम कोध लपटिको असनेह ॥ सिर उपरि ठाढ़ो घरमराइ । मीठी मीठी वरि विखिल्ला खाइ ॥ इउ बंधठ इउ साधउ बैरु । हमरी भूमि कउलु वालै पैरु ॥ इउ पंडितु हउ चतर सिल्लाला । करणैहास न बुकै बिगाना

तथा,

रंग संगि विखित्रा के मोगा इन संगि श्रंघ न जानी।
इउ संचउ हउ खाटता सगली श्रवधि विहानी ॥१॥ रहाउ॥
इउ स्रा परधानु हउ को नाहीं मुक्तिंह समानी ॥२॥
जोबनवंत श्रवार कुलीना मन मिह होइ गुमानो ॥६॥
जिउ उलक्ताइश्रो बाध बुधि का मरतिश्रा निह विसरानी ॥४॥
भाई मीत बंधप सखे पाछे तिनहू कउ संयानी ॥५॥
जितु लागो मनु बासना श्रंत सोइ प्रगटानी ॥६॥
श्रहंबुद्धि सुचि करम करि इह बंधन बंधानी १॥॥॥३॥१५॥१४॥॥

श्री गुरु ग्रंथ साहित में वर्शित श्रहंभाव की प्रवृत्तियों तथा श्रीमद्भग-वदगीता की श्रासुरी प्रवृत्तियों में श्रत्यधिक साम्य है। 3

सांसारिक पुरुषों के सारे कार्य ऋहंकार ही में हुआ करते हैं। जन्म-मरण, देना-लेना, लाभ-हानि, सत्य-श्रमत्य, पुण्य-पाप, नरक-स्वर्ग, हँसना-रोना, शीच-अशीच, जांत-पाँति, ज्ञान अज्ञान, बन्धन-मोज्ञ आदि सब कुछ इउमै द्वारा ही होते हैं। उनकी अन्य कियाएँ भी हउमै द्वारा ही होती हैं। गुरु नानक देव ने आसा की बार में इसका निम्नलिखित ढंग से चित्रण किया है—

हउ विचि आइआ हउ विचि गइआ। हउ विचि जंमिआ हउ विचि मुआ॥ हउ विचि दिता हउ विचि लइआ। हउ विचि खटिआ हउ विचि गइआ॥ हउ विचि सचिआर कुढ़िआर। हउ विचि पाप पुन्न वीचारु॥ हउ विचि नरक सुरगि अवतारु। हउ विचि हसै हउ विचि रोवै॥ हउ विचि भरीऐ हउ विचि धोवै। हउ विचि जाती जिनसी खोवै॥

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, गउड़ी गुआरेरी, महला ५, पृष्ठ १७८

१, श्री गुरु प्रथ साहिब, गउड़ी महला ५, पृष्ठ २४२

२. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय १६, श्लोक १० से २१ तक।

हउ विचि मृरखु हउ विचि सिश्राणा । मोख मुकति की सार न जाणा ॥ हउ विचि माइश्रा हउ विचि छाइश्रा । हउमै किर किर जंत उपाइश्रा ॥ हउमै व्मै ता दरु सुमै । गिश्रान विहृणा किथ किथ ल्मै ॥ नानक हुकमी लिखिए लेखु । जेहा वेखहि तेहा वेखु ॥ १

गुरु श्रंगददेव ने भी "इउमै" का इसी भाँति चित्रण किया है,

हउमै पृहा जाति है, हउमै करम कराहि।
हउमै पृई बंधना फिरि फिरि जोनी पाहि॥
हउमै किथहु उपजै कितु संजमि इह जाइ।
हउमै पृहो हुकम है पृहपे किरति फिराहि॥
हउमै दीरघु रोगु है दारू भी इसु माहि।
किरपा करे जे आपणी ता गुर का सबदु कमाहि॥
नानक कहे सुणहु जनहु इतु संजमि दुख जाहिर।

सारांश यह कि 'इउसै' जीवात्मा की सांसारिक यात्रा का प्रमुख कारण है। रजोगुण, तमोगुण तथा सतोगुण के संयोग से नाना भाँति की सृष्टि-रचना होती है। अनेक प्रकार के जीव उत्पन्न होते रहते हैं, अनेक प्रकार के कम इसी इउसै के कारण ही किए जाते हैं। इन कमों के प्रभाव और संस्कार जीवात्मा को स्क्म शरीर द्वारा वाँधे रहते हैं। इस प्रकार जीव अनेक योनियों में भटकता रहता है और जीव का आपा (अहंभाव) निरन्तर जारी रहता है।

#### इउमें के भेद

अहंकार का स्वरूप अत्यंत व्यापक है। इसके मेदों का निश्चित रूप निर्धारित करना टेढ़ी खीर है। संचीप में "हउमै" से प्रेरित द्वैत भाव की सारी क्रियाएँ और सारी वासनाएँ अहंकार के अंतर्गत रखी जा सकती हैं। अत: सूक्ष्म दृष्टि से जिस प्रकार मनुष्य की वासनाएँ अनन्त हैं, उसी प्रकार

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा, महला १, वार सलोका नालि सलोक भी, पृष्ठ ४६६

२. श्री गुरु अंब साहिब, आसा, महला २, वार सलोका नालि सलोक भी, पृष्ठ ४६६

३. गुरमति दर्शन : शेरसिंह, पृष्ठ २५४

इउमै के मेद भी अनन्त हो सकते हैं। फिर भी स्थूल दृष्टि से श्री ग्रंथ साहिव के अनुसार इउमै के निम्नलिखित मेद किए जा सकते हैं—

- १ धार्मिक अथवा आध्यात्मिक अहंकार।
- २. विद्यागत ऋहंकार ।
- ३. कर्मकाएड ग्रीर वेशादिक के ग्रहंकार।
- ४. जाति सम्बन्धी ऋहंकार ।
- ५. धन-संपत्ति सम्बन्धी ऋहंकार ।
- ६. परिवार संबंधी ऋहंकार
- ७. रूप-यौवन सम्बन्धी ग्रहकार ।

श्रव कमशः प्रत्येक का संज्ञित विवेचना किया जायगा।

१. धार्मिक अथवा आध्यात्मिक अहंकार—बहुत से साधक सच्चे अंतः करण से धार्मिक साधना में रत होते हैं। उस साधना के फलस्वरूप उनके हृदय में आनन्द की भी प्रतीति होने लगती है। उनका अन्तः करण भी निर्मल होने लगता है। उन्हें मुदिता वृत्ति भी प्राप्त हो जाती है। परन्तु उस साधना में उनके सम्मुख त्रिपुटी—ध्याता, ध्येय और ध्यान अथवा ज्ञाता, त्रेय तथा ज्ञान का स्वरूप सदैव बना रहता है। इस कारण वे अपने को ध्येय अथवा त्रेय वस्तु से एकाकार कर अपने पृथक अस्तित्व को उसमें विलय नहीं कर सकते। परिणाम यह होता है कि वे अपना पृथक अस्तित्व सममते रहते हैं। इससे उसके चित्त में स्थम अहंकार अपना घर बना लेता है और वे सोचने लगते हैं, "में ध्यानी हूँ, मैं ज्ञानी हूँ, मैं तपस्वी हूँ, मैं योगी हूँ, मैं ब्रह्मचारी हूँ।" आदि आदि। यह स्थम अहंकार साधक की सम्पूर्ण साधना पर उसी प्रकार आच्छादित हो जाता है, जिम प्रकार मेघ का एक छोटा सा सरड बढ़ते बढ़ते आकाश को आच्छादित कर खेता है। गुढ़ नानक देव की पैनी दृष्टि इस प्रकार की बातों से अन्यत है—

लख नेकीश्रा चिंगिश्राईश्रा लख पुंना परवाछ । लख तब उपरि तीरथां सहज जोग बेबाए ॥ लख स्रतण सगराम रण महि खुटहि पराण । लख न्रती, लख गित्रान विश्वान पदीग्रहि पाठ पुराण । नानक मती मिथिश्रा करमु सचा नीसाणु ।।

अर्थात् "लालों मलाइयाँ, लाखों पुण्य कर्म, तीथाँ में लाखों तप-स्याएँ, जंगलों में योगियों का सहज योग, योद्याओं की लाखों बहादुरी तथा रग्णभूमि में उनका प्राग्प-त्याग, श्रुतियों के लाखों पाठ, लाखों (वाचक) ज्ञान, ध्यान तथा पुराग्णों के पाठ, यदि अहंभाव से किए गए हैं, तो नानक का कथन है कि वे सब मिथ्या बुद्धि से किए गए हैं। गुरु नानक देव ने इस प्रकार के आहंकार के त्याग पर पूरा ज़ोर दिया है।

छोडीले पाखंडा?

विद्यागत ऋहंकार—यह ऋहंकार भी कुछ कम शक्तिशाली नहीं है। ऋहंकार के वशीभृत होकर बहुतों ने ऋपनी सारी ऋग्यु व्यतीत कर दी, पर ऋगन्तरिक शान्ति नहीं प्राप्त हुई। कारण यह कि शास्त्रों का पढ़ना एक वस्तु है और उनका मनन तथा निदिध्यासन दूसरी वस्तु है। नारद जो इसके प्रत्यज्ञ उदाहरण हैं। सारी विधाओं के प्राप्त होने पर उन्हें आन्तरिक शान्ति नहीं प्राप्त हुई थीं ।

ऐसे ही विद्यागत ऋहंकारियों का गुरु नानक देव ने इस भाँति चित्रण किया है---

पदि पर्दि गडी लदीश्चिह पदि पदि भरीश्चिहि साथ।
पदि पदि बेदी पाईऐ पदि पदि गदीश्चिह खात॥
पदीश्चिह जेते बरस बरस पदीश्चिह जेते मास।
पदीऐ जेती श्चारजा पदीश्चिह जेते सास।
नानक लेखे इक गल होर हउमै ऋखणा ऋाखें॥

श्चर्यात् "यदि पढ़ पढ़ कर काफिले भर दिए जायँ, पढ़ पढ़ कर नावें लाद दी जायँ और पढ़ पढ़ कर गड्ढे भर दिए जायँ और अध्ययन में ही सारे वर्ष, सारे मास, सारी आ्रायु, सारी साँसें व्यतीत कर दी जायँ, फिर भी नानक

१. श्री गुरु श्रन्थ साहिब, आसा, महला १, वार सलोका नालि, सलोक भी, पृष्ठ ४६७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिय, खासा की वार, महला १, पृष्ठ ४७१

३. छान्दोग्योपनिषद्, ऋध्याय ७, खंड १, मंत्र २ तथा ३

४, श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, श्रासा, महला १, वार सलोका नालि सलोक भी, १९८ ४६७

के हिसाब से यही बात ठीक है कि ( अध्ययन सम्बन्धी ) सारे अहंकार सिर खपाने के अतिरिक्त कुछ भी नहीं है।" इसीलिए परमहंस रामकृष्ण देव ने अन्यों के अध्ययन के सम्बन्ध में अपनी सम्मति इस प्रकार प्रकट की थी, "जितने अन्य उतनी अंथि"

3. कर्मकाण्ड और वेश सम्बन्धी अहंकार — कर्मकाण्ड और वेश सम्बन्धी अहंकार मी आध्यात्मिक पथ में बहुत अधिक बावक हैं। बहुत से साधक लोग इसी के बल पर संसार में अपनी ख्याति चाहते हैं। उन्हें सांसारिक ख्याति चाहे भले ही प्राप्त हो जाय, किन्तु आन्तरिक शान्ति नहीं प्राप्त हो सकती। गुरु नानक देव ने कर्मकाण्ड और वेश सम्बन्धी आहंकार का विवेचन इस ढंग से किया है—

बहु भेल कीन्ना देही दुलु दीन्ना। सहु वे जीन्ना श्रवणा कीन्ना।। श्रंतु न खाइन्ना सादु गवाइन्ना। बहु दुलु पाइन्ना दूजा भाइन्ना। बसन्न न पहिरे न्नहिनिस कहरे। मोनि बिगृता, किंउ जागै गुर बिनु स्ता।।

पगं उपे तासा । अवसा किन्ना कमसा ।।

श्रेत्त मत्तु खाई, सिर लाई पाई । मृरिक्ष श्रंधै पित गवाई ।।

विस्तु नावै किन्नु थाइ न पाई ।।

रहै बेबासी मदी मसासी । श्रंधु न जासी फिरि पञ्चतासी ॥

सितगुरु भेटे सो सुख पाए । हिर का नामु मंनि वसाए ।

नानक नद्रि करे सो पाए । श्रास श्रंदेसे ते निहकेवलु हउमै सबिद जलाए ।।

इसी भाँति गुरु नानक देव ने मारू राग में वेशादिक श्रहंकार की विस्तार के साथ विवेचना की है। योगियों के मगवा वेश, कंथा, मोली, तीर्थ-भ्रमण, विभृति-धारण, धूनी रमाना, संन्यासियों के मूँ इ मुड़ाने तथा कमण्डल धारण करने आदि बाह्य वेशों एवं तद्गत श्रहंकारों की तीव आलो-चना की है।

घोली गेरू रंग चड़ाइचा वसत्र भेख भेखारी। कापड़ फारि बनाई खिंथा कोली माइचा धारी॥

१ श्री गरु प्रन्य साहिय, जासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६७-६८

घरि घरि मागै जगु परबोधै मनि श्रंधै पति हारी। भरमि भुलाखा सबदु न चीनै जूऐ बानी हारी ।।२॥ अंतरि अगनि न गुर बिनु वृक्तै बाहरि दृश्चर तापै। गुर सेवा बिन भनति न होवी किउकरि चीनसि आपै॥ निन्दा करि करि नश्क निवासी अंतरि आतम जापै। श्रठसठि तीरथि भरमि बिगृचहि किउ मनु घौपै पापै ॥३॥ छाणी खाकु विभृति चड़ाई माइचा का मगु जोहै। श्रंतरि बाहरि एक न जागी साचु कहे ते छीहै ॥ पाठु पहें मुख कूठो बोलें निग्रे की मति खोहै। नामु न जपई किउ सुख पावै बिनु नावै किउ सोहै ॥४॥ मृंडु मृदाइ जटा सिख बाधी मोनि रहे अभिमाना। मनुषा डोलै दह दिसि धावै बिनु रत खातम गिश्राना ॥ अंसृतु ड्रोडि महा बिखु पीवे माइआ का देवाना । किरत न मिटई हुकमु न व्रौ पस्त्रा माहि समाना ॥५॥ हाथ कमंडलु कापड़ीया मनि तृसना उपजी भारी। इसन्नी तजि करि कामि विद्यापित्रा चितु लाइग्रा पर नारी ॥६॥

४. जाति सम्बन्धी अहंकार — जाति सम्बन्धी श्रहंकार के कारण साधक, मनुष्य मनुष्य में भेद देखता है। "में ब्राह्मण हूँ, में च्रतीय हूँ, में कुलीन हूँ" श्रादि श्रहंकार मनुष्यों के बीच में ऐसी खाई खोद देता है कि वह शताब्दियों तक नहीं पटती। मनुष्य का जाति-गत श्रहंकार उसे संकी में बना देता है। वह श्रपने ही निकट के लोगों को श्रपने से पृथक् समझने लगता है। इसी-लिए गुरु नानक देव के जातिगत श्रहंकार के सम्बन्ध में श्रपने विचार इस माँति प्रकट किए हैं, "जीव मात्र में परमात्मा की ज्योति समझो। जाति के सम्बन्ध में प्रशन न करो, क्योंकि श्रागे किसी भी प्रकार की जाति न थी।

जायाहु जोति न है पूछ्हु जाती आगै जाति न हे।

रागु आसा, महला १, पृष्ठ ३४६.
तथा, अगै जाति न जोरु है, अगै जीउ नवे।

आसा की वार, पहला १, पृष्ठ ४६६.

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला १, असटपदीआ, पृष्ठ १०१२-१३

तथा, जाति महि जोति, महि जाता, अकल कला भरपूरि रहिआ ॥ आसा की वार, महला १ पृष्ठ ४६६

2. धन-सम्पत्ति सम्बन्धी अहंकार —धन-सम्बन्धी अहंकार मनुष्य को एकदम से वैभवान्ध बना देते हैं। उसकी बुद्धि ऐहिक भोगों को छोड़कर पारमार्थिक विध्यों में रमती ही रहीं। मनुष्य नाना भाँति के अत्याचार नाना भाँति की कृरताएँ इसलिए करता है कि उसके ऐहिक सुख पर तिनक भी आँच न श्राए। धन सम्बन्धी अहंकार के वशीभृत होकर मनुष्य राज्ञसी कर्म करने में प्रवृत्त होता है। उसके सामने सम्पत्ति के अतिरिक्त कोई आदर्श ही नहीं रहता। उसे सदैव महर, मलूक, सरदार, राजा, बादशाह आदि कहलवाने की वासना सताती रहती है। चौधरी, राउ श्रादि कहलाने का अभिमान सदैव उसके मन में बना रहता है। इसी अभिमान में वह अपने को जला डालता है। ऐसे मनमुख (अहंकारी) की दशा ठीक वही होती है, जो दशा दावागिन में पढ़ कर तृश-समूह की होती है। इस प्रकार संसार में आने वाला ऐसा पुरुष हउमै करके विनष्ट हो जाता है।

सुइना रूप सचीपे मालु जालु जंजालु ॥४॥

महर मल्क कहाईऐ राजा राउ की खानु । चउधरी राउ सदाईऐ जिल बलीऐ अभिमान ॥ मनमुखि नाम बिसारिखा जिउ डिव दधा कानु ॥६॥ हउमै करि कारि जाइसी जो आइआ जग भाहि । सभु जगु काजल कोठड़ी तनु मनु देह सुआहि ।॥॥॥ पाँचवे गुरु अर्जुन देव ने कहा है कि जो लोग सोने-चांदी, रुपये-पैसीं, हाथी-घोड़ों को अपना सममते हैं, वे सचमुच ही मूर्ख हैं । सारी ऐश्वर्य युक्त बस्तुएँ परमात्मा द्वारा निमित हैं, इसलिए वे परमात्मा की हैं।

सुइना रूपा फुनि नहि दाम। हैवर गैवर श्रापन नहीं काम। कहु नानक जो गुरि बखिस मिलाइश्रा। तिस का समु किछु जिस का हिर राइश्रा<sup>२</sup>॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला २, पृष्ठ ६३-६४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी महला ५, पृष्ठ १८७

इ. परिवार सम्बन्धी अहंकार—संसार में परिवार सम्बन्धी अहंकार अत्यन्त प्रबल है। बड़े-बड़े साधक-गण भी इस अहंकार से मुक्ति नहीं पा सकते। बाह्य दृष्टि से वे चाहे पारिवारिक बन्धन मले ही त्याग दें, किन्तु आन्तरिक दृष्टि से इस अहंकार का त्याग बड़ा ही दुरूह है। गुरुओं ने स्थानस्थान पर यह प्रदश्ति किया है कि सांसारिक मनुष्य किस प्रकार कौदुम्बिक आकर्षणों में आबद रहते हैं। गुरु नानक देव ने कहा है कि जो सांसारिक व्यक्ति, "बहिन, भौजाई, सास, फूफी, नानी, मौसी आदि में अहंबुद्धि रखते हैं, वे सचमुच ही मूर्ख हैं। स्मरण रखना चाहिए संसार का कोई भी सम्बन्ध अंत में हमारो सहायता नहीं कर सकता।

"ना भैणा भरजाईश्रा ना से ससुड़ीश्राह।

कुफी नानी मासीया देर जेठानड़ीयाह ।। आवनि बजनि ना रहनि पूर भरे पहीबाह ।।२॥ मामे ते मामाणीया भाइर बाप ना माउ ।।३॥२॥१०॥

जो ब्रहंबादी माता-पिता, सुत-कन्या, नारी-पुत्र-कलत्र में ही सर्वस्व बुद्धि रखते हैं, उन्हें गुरु नानक देव ने चेतावनी दी है कि वे इस ब्रहंकार से संसार के धनधोर बन्धन में पड़े हैं—

बधन मात पिता संसारि । बंधन सुत कंनिया अरु नारि ॥२॥ बंधन करम धरम हुउ कीया । बंधन पुतु कलुतु मनि बीयारे ॥३॥१०॥ गुरु ऋर्जुन देव ने भी पारिवारिक ऋहंकार की ऋण भंगुरता प्रदर्शित

की है,

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मारू, महला १, पृष्ठ १०१५

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, महला १, पृष्ठ ४१६

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, महला ५, पृष्ठ ४३३

कृत्य किए जाते हैं। गुरुश्रों ने स्थान-स्थान पर इस श्रहंकार की प्रबलता बतलायी है श्रीर यह भी कहा कि ऐसे श्रहंकार 'दरगह' (परलोक) में काम श्राने वाले नहीं हैं।

जो रूप यौवन आदि पर अहंकार करते हैं , ऐसे अभिमानी व्यक्ति

जल कर खाक हो जाते हैं—

राज मिलक जोवन गृह सोभा रूपवंतु जोन्नानी ।

आगे दरगहि कामि न आवै छोदि जलै अभिमानी ॥१॥१॥३८॥ आसा, महला ५, पृष्ठ३७६.

गुर नानक देव ने एक स्थल पर बतलाया है कि पाँच ठग संसार में अत्यन्त प्रवल हैं। वे हें, राज, माल, रूप, जाति और यौवन। इन पाँचों ठगों ने सारे संसार को ठग लिया है। उन्होंने किसी की भी लज्जा छोड़ी नहीं,

राजु मालु रूपु जाति जोवनु पंजे ठग । एनी ठर्गी जगु ठगिन्ना किनै न रखीलज ॥

उन्होंने यह भी बतलाया है कि रूप और काम का श्रन्योन्याशित सम्बन्ध है। इन दोनों में प्रवल मैत्री है,

'रूपै कामै दोसती।2

यदि मनोवैज्ञानिक दृष्टि से विचार किया जाय, तो उपर्युक्त कथन सवा सोलह आने सत्य प्रतीत होता है। रूप में यदि यौवन का भी समावेश हो, तो एक तो इन्द्र दूसरे हाथ में वज की परिस्थिति हो जाती है।

गुर नानक देव ने स्वष्ट कर दिया है कि रूप सम्बन्धी अहंकार की चुघा कभी शान्त नहीं होती। इसमें दुःख ही दुःख के दर्शन होते हैं। इसी प्रकार शरीर में जितने ही रस (शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंध) रहते हैं, उतने दुःख बने रहते हैं,

रूपी मुख न उतरे जो देखा तो मुख । जेते रस सरीर के तेते लगहि दुख ॥ 3

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मलार की वार, महला १, पृष्ठ १२८८

२. श्री गुरु प्रनथ साहिब, मलार की वार, महला १, प्रष्ट १२८८

३, श्री गुरु प्रन्य साहिब, मलार की वार, महला १, पृष्ठ १२८७

यही कारण है कि मृग, कुंजर, पतंग, मीन, और अमर शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गंध से मारे जाते हैं-

भृंग पतंगु कुंचरु अरु मीना। मिरगु मरे सहि अपुना कीना ॥

गुरु नानक देव ने यौवन की असारता प्रदर्शित करके रूप और यौवन के अहंकार पर जोरों से कुठाराधात किया है,

> जोवनु घटै, जरुबा जिलै वलजारिबा मित्रा ब्रांव घटै दिनु जाइ। ब्रांतकालि पखुतासी श्रंधुले जा जिम पकदि चलाइबा ॥३॥२॥

सिरी रागु, पहरे, महला १, पृष्ठ ७५-७६

उपर्युक्त मेदों के अतिरिक्त अहंकार के अनेक विभेद हो सकते हैं। संदोपतः दौतवाद की सारी कियाएँ और सारी कामनाएँ अहंकार के ही अंतर्गत रखी जा सकती हैं। आशा, चिन्ता, काम, कोघ, लोम, मोह, फूठ, पाखएड, मिथ्याचरण आदि 'हउमै' के ही अंग है। श्री गुढ अंथ साहिब में स्थान-स्थान पर इनके सम्बन्ध में पर्याप्त संकेत दिए गए हैं।

हुउमै (अहंकार) के परिखाम

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी, महला १, पृष्ठ २२५

अहंबुद्धि के कारण मनुष्य अपना हित तथा परमात्मा की महत्ता को नहीं समक्त पाता।

मूलु न बूके बापु न सूके भराम बिद्यापी बहंमनी 19॥२॥२१ जब तक मन ब्रहंकार ब्रौर हउमै की लहरों के बीच में स्थित है, तब तक 'सबद' में स्वाद नहीं ब्राता, जिससे परमात्मा का नाम प्यारा नहीं प्रतीत होता । जब तक परमात्मा के नाम में स्वाद नहीं ब्राता, तब तक वह व्यर्थ मारा-मारा फिरा करता है ।

जिचरु इहु मन लहरी विचि है हउमै बहुतु ऋहंकार । सबदै सादु न आवई, नामि न लगै पिआर 3 ॥

हुउमै के ही कारण ब्रात्म-जार्यात नहीं हो सकती। परमात्मा ही मिक्त भी पता नहीं चलता। ब्रहंकारी मनमुखों को परलोक में लाभ नहीं प्राप्त होता, क्योंकि उनके सारे ही कमें दैतभाव से ही हुआ करते हैं ब्रीर उनके फल भी दैत ही होते हैं। जिन्हें दैत भाव प्यारा है, उनके खाने ब्रीर पहनने को धिक्कार है। ऐसे मनुष्य विष्टा के कीड़े के समान हैं ब्रीर

१. बढ़े ऋहंकारिश्रा नानक गरीब गले

तव लगु धरम राइ देह सजाइ ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ट २७८

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वसंतु हिंडोल, महला ५, पृष्ठ ११८६ ३ श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, सारंग की वार, सलोक, महला ३, पृष्ठ

विष्टा में श्रानुरक्त हैं। वे बार बार जन्म-मरण के श्रानवरत चक्र में पड़ कर

हउसै विचि जागुणु न होवई हिर भगित न पवई थाइ।

मनमुख दिर ढोइ ना लहिइ भाइ दूजे करम कमाइ ॥४॥

धगु खाणा घगु पैन्हणा जिन्हा त्वे भाइ पिद्यार ।

बिसटा के की दे बिसटा राते मिर जंमिह हो हि खुद्यार । ॥५॥२॥७॥२॥६॥

प्रहंबादी और द्वेत भाव वाले व्यक्ति अपना सुन्दर मनुष्य जन्म व्यर्थ

ही गँवा देते हैं। स्वयं तो दूबते हो है अपने समस्त कुल को भी डुको देते हैं।

वे भूठ बोल-बोल कर निरन्तर विष खाते रहते हैं।

दूजै भाइ विरथा जनमु गवाए । स्नापि हुवे सगले कुल डोबे कूड़ बोलि विस्तु खाविशश्रा<sup>२</sup> ॥६॥२३॥२४॥ स्रहंकार-नाश के उपाय

बहिरंग साधन—ग्रहंकार-नाश के निमित्त विविध साधन-प्रणालियाँ हैं। किन्तु उन साधन-प्राणालियों में सूक्ष्म ग्रहंकार बना ही रहता है। सूक्ष्म ग्रहंकार का परिणाम ग्रीर भी भयानक होता है। श्रवसर पाते ही यह वृहत् रूप धारण कर लेता है। इसी से उपनिषदों में इस ग्रहंकार की व्यापकता की ग्रीर संकेत किया है,

अन्धतमः प्रविशन्ति ये विद्यामुपाशते । ततो भूप इव ते तमो य उ विद्यायाम् स्ताः ।।

अर्थात् "जो अविद्या (कर्म) की उपासना करते हैं वे अविद्या रूप (घोर अंधकार) में प्रवेश करते हैं और जो कर्म छोड़ कर विद्या यानी देव-ज्ञान में ही अनुरक्त हैं, वे उस अंधकार से भी कहीं अधिक अंबकार में प्रवेश करते हैं।" गुक्आं ने ऐसी साधनाओं की लम्बी सूची बतलायी है और यह भी कहा है कि इन साधनाओं से अहंकार का नाश नहीं होता। उदाहरगार्थ—

स्रोकु : बहु सासत्र बहु सिस्ती, पेखे सरव दंदोलि । पूजिस नाही हिर हरे, नानक नाम श्रमोल ॥१॥

2491

१ श्री गुरु प्रन्य साहिब, प्रभाती, महला ३, विभास, पृष्ठ १३४६-४७

२ श्री गुरु अंब साहिब, माम, असटपदीचा, महला ३, पृष्ठ १२३

३, ईशावास्योपनिषद्, मंत्र ६,

## असटपदी:

जाप ताप गिन्नान सभि घिन्नान । खट सासत्र सिमृति बखिन्नान ॥ जोग अभिजास करम ध्रम किरिजा। सगल तिज्ञागि वन मधे फिरिजा॥ अनिक प्रकार कीए वह जतना । पुन दान होमे वह रतना ॥ सरीरु कटाइ होसे करि राती । बरत नेम करें वह भाती । नहीं तुलि राम नाम बीचार । नानक गुरमुखि नामु जपीए इक बार ॥१॥ नउखंड प्रथमी फिरै चिरु जीवै । महा उदास तपीसुर कीवै ॥ अगनि माहि होमत परान । कनिक अस्व हैवर भूमिदान ॥ निउली करम करें बहु आसन । जैन मारग संजम अति साधन ।। निमल निमल करि सरीरु कटावै। तड भी हडमै मैल न जावै। हरि के नाम समसिर कछ नाहि । नानक ग्रमुखि नामु जपत गति पाहि ॥ मन कामना तीस्थ देह छुटै। गरब गमान न मन ते हटै॥ सोच करें दिनसु अरु राति । मन की मैलु न तन ते जाति ॥ इस देही कड बहु साधना करें। मन ते कबहू न विखिला हरें।। जिल धीवे वह देह अनीति । सुध कहा होइ काची भीति ॥ मन हरि के नाम की महिमा ऊच । नानक नामि उधरे पतित बहुत मूच ॥ बहुत सिआगुप जम का भड़ बिआप । अनिक जतन करि तुसन ना धापै ॥ भेख अनिक अगिन नहीं बुकै । कोट उपाय दरगह नहीं सिकै । । ।।।।।।।

यदि उपर्युक्त वाणी पर विचार किया जाय, तो प्रकट हो जायगा कि निम्नलिखित बहिरंग साधनों द्वारा ब्रहंकार की मैल का नाश नहीं होता—

- (१) शास्त्रों एवं स्मृतियों ग्रादि का श्रध्ययन तथा विवेचन।
- (२) जप।
- (३) तप (उम्र तप द्वारा शरीर को कष्ट देना, यथा पंचामि आदि तापना, शरीर होमना, शरीर काटना आदि)
- (४) ज्ञान (वाचक ज्ञान श्रथवा चंचु ज्ञान से तात्पर्य है)
- (५) योसाभ्यास (त्रासन, नेवली कर्म अथवा प्राणायाम आदि)
- (६) अनेक कर्म-धर्मों का आचरण।

१ श्री गुरु प्रन्य साहिब, गउड़ी सुलमनी, महला ५, पृष्ट २६५-६६ ६

- (७) सर्वस्व त्याग करके वन में भ्रमण करना श्रीर तपस्वियों की रहनी रहना।
- (८) अनेक प्रकार के पुरुष, दान, यज्ञ आदि।
- (६) अनेक प्रकार के व्रत रखना, नियमों का पालन आदि ।
- (१०) जैन मत वालों की सी अन्य कठिन तपश्चर्याएँ आदि ।
- (११) तीर्थादिक भ्रमण तथा तीर्थों में ही शरीर-त्याग।
- (१२) बाह्य शीच।
- (१३) अनंक प्रकार के वेश धारण करना।
- (१४) अन्य बहुत सी साधनाओं तथा तपश्चर्याओं तथा यहाँ का अवलम्बन ।

सभी उपर्युक्त साधनों में बहिर्मुखता के कारण कुछ न कुछ 'ह उमै' बना रहता है। यही 'हउमै' सूक्ष्म से सूक्ष्मतर बन कर साधक को "हउमै' की चहारदीवारी से निकलने नहीं देता। इसीलिए गुरुश्रों ने श्रहंकार निवृत्ति के लिए श्रंतरंग साधनों की श्रोर संकेत किया है।

अतरंग साधन—श्रंवरंग साधन वे हैं, जो श्रहंकार से विहीन केवल परमात्मा की प्राप्ति के लिए किए जाते हैं। गुरु नानक देव ने बतलाया है कि ''हउमैं' ही दोर्घ रोग है श्रीर इसा में महान् श्रीपधि भी है, श्रर्थात् हउमैं बंधन का हेतु तो है, परन्तु इसी में ऐसे साधन भी उपास्थत है, जो इसे नष्ट कर देते हैं—

> "हउमै दीरघ रोगु है दारु भी इस माहि ॥ (आसा की वार, महला १, पुष्ठ ४६४)

मरजीया होना—'ह मैं' की निवृत्ति के लिए सर्व प्रथम यह आवश्यक है कि अपने 'आपापन' को नष्ट किया जाय। 'आपापन' को नष्ट करने का सर्व श्रेष्ठ उपाय अपने को सबसे तुच्छ सममना है। वही व्यक्ति अपने को तुच्छ समम सकता है, जो अपने को जीवित ही मृत सममने लगे। जो व्यक्ति अपने को जीवित सममता है, वह निश्चय ही मरता है, परन्तु जो व्यक्ति अपने को मृत सममता है, वह शाश्वत काल के लिए अमर हो जाता है। वही व्यक्ति सब्दे रूप से अपने वास्तविक स्वरूप में जीवित रहता है।

जीवत दीसै तिसु सर पर मरणा। - सुवा होवै ठिसु निहचल रहणा॥१॥ जीयत मुऐ, मुए सो जीवै । १३॥

जो व्यक्ति सर्व प्रथम अपने को मृत समभने लगता है, वहीं जीवन की सारी आशाओं का, सारे अहंकारों का त्याग कर सकता है और वहीं सब की धूल बन सकता है। ऐसा ही व्यक्ति परमात्मा के दरबार में जाने का सञ्चा अधिकारी है,

पहिला मरणु कबूलि, जीवण की छुडि श्रास । होहु सभना की रेणुका, तड श्राड हमारे पासि ।

सद्गुरु-प्राप्ति—श्रहंकार के नाश में सद्गुरु का सबसे बड़ा हाथ है। सद्गुरु ही साधक को विवेकमयी बुद्धि प्रदान करता है। वही साधक को साधना-पथ में निरन्तर आगे बढ़ाता है। बिना सद्गुरु के "हउमै" का नाश नहीं होता। सद्गुरु की प्राप्ति हो जाने पर "हउमै" का नाश होता है और सब्चे परमात्मा का हृदय में निवास होता है। जब सत्य स्वरूप परमात्मा का निवास श्रंतःकरण में हो जाता है, तब साधक सत्य का ही आचरण करता है, सत्य की ही रहनी रहता है और अन्त में सत्य-स्वरूप परमात्मा की आराधना से सत्य में ही समाहत हो जाता है।

नानक सतगुरि मिलीऐ हउमै गई ता सचु बसिम्रा मन म्राइ। सचु कमावै सचि रहे, सचे सेवि समाइ<sup>3</sup>॥

जीवन, शरीर, तन, धन, सब कुछ परमात्मा का है। पर इउमै की मिद्रा पीने के कारण 'साकत' लोग यही समक्तते हैं कि जीव, शरीर ख्रादि सब मेरे हैं। इस प्रकार ख्रहंबुद्धि बड़ी ही बुरी तथा मैली है। बिना गुरु के संसार का ख्रावागमन नित्यप्रति चलता रहता है। अनेक प्रकार के होम, यशादिक, जप-तप, संयम एवं तीर्थादिक करने से ख्रहंबुद्धि का नाश नहीं होता। यदि ऋहंबुद्धि का किसी प्रकार नाश होता है, तो वह गुरु की शरण लेने से—

जीउ पिंडु तनु धनु सभु प्रभ का साकत कहते मेरा। श्रहंबुधि दुरमित है मैली बिनु गुर भवजिल फेरा॥ होम जग जप तप सिम संजम तिट तीरार्थ निर्हे पाइआ।

१श्री गुरु अन्थ साहिब, जासा, महला ५, पृष्ठ ३७४

२. श्री गुरु प्रन्य साहिबा, मारू की वार, महला ५, पृष्ठ ११०२

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, वडहंसु, महला ३, पृष्ट ३६०

मिटिया आपु पए सरखाई गुरमुखि नानक जगत तराइया ॥'
नाम में दृढ़ आस्था —परमात्मा के पित्र नाम में दृढ़ विश्वास
और भक्ति साधक की साधना का सार है। गड़ झी सुखमनी की तीसरी अप्रपदी
में गुरु अर्जुन देव ने जहाँ अन्य बहिरंग साधनों को असार्थकता प्रदर्शित की
है, वहाँ परमात्मा के नाम की अत्यधिक महत्ता बतलायी है। परमात्मा का
पवित्र नाम "इउमै-निवारण" की सर्वोपरि औषिष है,

बहु सासत्र बहु सिम्हति पेखे सरब दहोलि । पुजसि नाहीं हरि हरे, नानक नाम श्रमोल ॥

श्रवर करत्ति सगली जमु डानै। गोविंद भजन बिनु तिलु नहीं मानै॥ साधु-संग—हउमै-निवृत्ति के लिए साधु पुरुषों की संगति भी शेष्ठ साधन है। सत्-संगति हउमै के बन्धनों को भलीभाँति काट डालती है। श्रतः जो कोई भी मुमुन्नु जीवन-मरण से डरता है श्रौर उसके बन्धनों में नहीं श्राना चाहता, उसका परम कर्नेब्य है कि वह साधु-संगति की शरण जाय।

गुरु श्रर्जुन देव के सोरिंठ राग में 'इउमै'-निवृत्ति के निम्नलिखित

साधनों की ख्रोर संकेत किया है,

संतहु इहा बताबहु कारी। जितु हउमै गरबु निवारी ॥१॥ रहाउ ॥
सरब भूत पारब्रहमु करि मानिया होवां सगल रेनारी ॥२॥
पेखियो प्रभु जीउ अपुने संगे चूकै भीति अमारी ॥३॥
अउख्रधु नाम निरमल जल श्रंमृतु पाईऐ गुरु दुखारी ॥४॥
कहु नानक जिसु मसतिक लिखिया तिसु गुर मिलि रोग विदारी ॥५॥
सोरठि, महला ५, पृष्ठ ६१६-१७

उपर्युक्त वाणी के आधार पर 'इउमैं'-निवृत्ति के लिए निम्नलिखित साधन है.

- (१) ब्रह्ममयी दृष्टि : अर्थात् सभी जड़-चेतन, चराचर जगत् में ब्रह्म की भावना रखना ।
- (२) अपने को सब की धूल समम्मना: अर्थात् अत्यन्त विनीत भाव धारण करना।

९. श्री गुरु बन्य साहिब, रागु भैरउ, महला ५, पृष्ठ ११३६

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, गउड़ी सुखमनी महला ५, पृष्ठ २६५-६६

(३) प्रमु (परमात्मा) को अपने निकट समम्मना : अर्थात् उस पूर्ण परमात्मा की अखरड ज्योति जीव मात्र में विद्यमान हैं, मैं भी जीव हूँ, अत्राप्य मैं भी उसकी ज्योति से सदैव बुक्त हूँ।

(४) नाम रूपी श्रीषधि को श्रमृत के समान समम्ता: श्रमृत का धर्म है श्रमर बना देना, तुष्टि, पुष्टि श्रीर बुधा-निवृत्ति करना । जो श्रमृत पीता है, वह श्रमर धर्मा हो जाता है। इसी प्रकार जो नाम रूपी श्रमृत पीता है, वह नामी के साथ मिलकर एक हो जाता है।

(५) सद्गुरु द्वारा नाम रूपी औषधि की प्राप्ति: यह नाम रूपी अमृत अन्यत्र नहीं प्राप्त हो सकता। इसकी प्राप्ति का एक मात्र साधन

है गुरु । गुरु-कृपा से ही अत्य भारडार की प्राप्ति होती है ।

(६) परमात्मा-कृपा: गुरु की कृपा उसी ब्यक्ति को होती है, जिस पर परमात्मा की कृपा होती है।

श्रहकार-नाश का परिसाम

श्रहंकार नाश के साधक को सर्वप्रथम विचार की प्राप्ति होती है। विचार से विवेक-वैराग्य एवं श्रेयस-प्रेयस् का का वास्तविक ज्ञान होता है,

हउमै गरबु गवाईऐ पाईऐ वीचारु ॥ साहिब सिउ मनु मानिश्रा दे साचु खघारु ॥

श्रासा, महला १, पृष्ठ ४२१

ग्रहंकार नष्ट होने से तथा वास्तविक विचार की प्राप्ति से साधक को शान्ति प्राप्त होती है । उसकी सारी ग्रशान्ति दूर हो जाती है ग्रीर उसकी बुद्धि निश्चल हो जाती है—

तिसु जन सांति सदा प्रति निहचल जिसका अभिमानु गवाए ॥ अहंकार का परदा नष्ट हो जाने से जब परमात्मा का साज्ञात्कार किया, तो अपना-पराया सब कुछ विस्मृत हो जाता है,

श्रचरज एकु सुनहु रे भाई गुरि ऐसी वृभ बुकाई।

लाहि परदा ठाकुर जउ मेटियी तउ बिसरी तात पराई । १॥१॥१६१॥ गुरु श्रमरदास जी ने श्रहंकार-निवृत्ति के परिणामों का बहुत संचेप में वर्णन किया है। उनका कथन है कि जो कोई श्रपने श्रहंमाव को दूर कर

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गूजरी, महला ३, एष्ठ ४६१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ठ २१५

देता है, उसे सारी वस्तुश्रों की प्राप्ति हो जाती है। गुरु के शब्दों द्वारा उसकी सबी लिव सत्य परमात्मा से लग जाती है। ऐसा साधक सत्य ही खरीदता है, सत्य ही संग्रह करता है श्रीर सत्य का ही ब्यापार करता है,

आपु बजाए ता सम किछु पाए। गुर सबदी सची लिव लाए। सचु बगंजहि सचु संघरिह सचु वापारु कराविश्वा ।।१॥१०॥११॥ जीव और परमारमा के बीच विभाजन की रेख। इउमै के ही कारण है परन्तु, जिसका ऋहंकार जल गया है, वह साज्ञात् परमात्मा ही ही जाता है,

पुरखें से वहि से पुरख होवहिं जिनी हउमै सबदि जलाई? ॥

श्रहंकार नष्ट हो जाने से जीव श्रात्म-स्वरूप परमात्मा ही हो जाता है। जिस वस्तु को खोजता था, जब उसकी प्राप्ति हो गई, तब फिर वह दर दर ढूँढ़ता क्यों फिरे ? वह स्थिर हो जाता है श्रीर सुखासन में विश्राम पाता है। गुरु की श्रपार कृपा से सारे सुखों का पात्र हो जाता है।

आपु गङ्जा तो चापिह भए । कृपानिधान की सरनी पए ॥ जो चाहत सोई जब पाइजा । तब ढूँढन कहा को जाङ्ग्रा ॥ असथिर भए बसे सुख आसन । गुर प्रसादि नानक सुख वासन उ॥

81155011

जो व्यक्ति अपने अहंकार को भार कर मर जुका है वही जीता है और निरन्तर अमृत पीता है और उसका मन गुरमत भावों में प्रतिष्ठित हो जाता है। ताल्प्य यह कि उसकी दृष्टि ऊर्ध्व हो जाती है,

जो जिन मिर जीवे तिन श्रंस्त पीवे। मिन लागा गुरमित भाउ जीउ।

ञ्चासा, महला ४, इंत पृष्ठ ४४७

दुविधा अथवा हउमै के मारने का माहात्मा बहुत बड़ा है। गुरु अर्जुन देव ने इसका वर्णन सीधी सादी और ओजस्वी भाषा में इस प्रकार किया है, "जो इस दुविधा अथवा हउमै को मारता है, वही शूरवीर है, वही पूर्ण है, उसे बड़ाई प्राप्त होती है और उसके दु:खों की निवृत्ति होती है। इसी को मारने से राजयोग की प्राप्ति होती है। जो इसे मारता है, उसे किसी

१. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, महला ३, श्रसटपदीश्रा, पृष्ट ११५

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, महला ३, पृष्ठ ५१२

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ठ २०२

भी प्रकार का भय नहीं रहता। इसे मारनेवाला नाम में समाहित हो जाता है, उसकी तृष्णा शान्त हो जाती है और परमात्मा के दरगह की प्राप्ति होती है। दुविधा अथवा अहंभाव को मारने वाला ही सचा धनवान है, वही विश्वसनीय है, वही वास्तविक यती है, उसकी गति-मुक्ति होती है। जो इसे मारता है, उसका संसार में जन्म लेना गिनने योग्य है, वही अचल धनी है, वही परम भाग्यशाली है, वही निरन्तर आत्म-स्वरूप में जागता है, उसी की निर्मल युक्ति है, वही जीवन-मुक्त है, वही सुन्दर ज्ञानी है और वही सहज ध्यानी है। ""

इस प्रकार ऋहंकार मारण के परिणाम वर्णनातीत है।

१. जो इसु मारे सोई स्रा। जो इसु मारे सोई स्रा॥

जो इसु मारे सोई सु गिश्रानी । जो इसु मारे सु सहज घिश्रानी ॥ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गउड़ी, गुत्रारेरी, महला ५, पृष्ठ २३७३८

## माया का अनुसार का अनुसार

सृष्टि के आरम्भकाल में अव्यक्त और निगु ग पर ब्रह्म जिस देशकाल आदि नाम रूपात्मक सगुण शक्ति से व्यक्त अर्थात् हश्य सृष्टि रूप सा देख पड़ता है, उसी को बेदान्त शास्त्र में 'माया' कहते हैं । लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक के अनुसार नाम, रूप और कर्म ये तीनों मूल में एक स्वरूप ही हैं। हाँ, उसमें विशिष्टार्थक सूक्ष्म मेद किया जा सकता है कि 'माया' एक सामान्य शब्द है और उसके दिखावे को नाम, रूप तथा व्यापार को कर्म कहते हैं ।

लोकमान्य वाल गंगाधर तिलक जी ने श्रपने प्रसिद्ध प्रन्थ "गीता रहस्य" श्रथवा कर्मयोग शास्त्र में माया की विद्वत्तापूर्ण विवेचना की है। उसी का सार नीचे दिया जा रहा है।

"परब्रह्म की एक माया, पर विनाशी माया का यह जो अच्छादन हमारी आँखों को दिखता है, उसी को सांख्य शास्त्र में, त्रिगुणात्मक प्रकृति कहा गया है। सांख्यवादी पुरुष और प्रकृति दोनों तत्वों को स्वयंभू, स्वतंत्र और अनादि मानते हैं। परन्तु माया, नाम रूप अथवा कर्म इण इण में बदलते रहते हैं, इसलिए उन्हें नित्य और अविकारी परब्रह्म के समान स्वयंभू और स्वतंत्र मानना न्याय से अनुचित है, क्योंकि नित्य और अनित्य दोनों कल्पनाएँ परस्पर विश्व हैं। इसीलिए दोनों का अस्तित्व एक ही काल में माना नहीं जाता। इसलिए वेदान्तियों ने यह निश्चय किया है कि विनाशी प्रकृति अथवा कर्मात्मक माया स्वतंत्र नहीं है। एक, नित्य, सर्वव्यापी और निर्मुण परब्रह्म में ही मनुष्य की दुवंल इन्द्रियों को सगुण माया का दिखावा

श्रीमद्भगवतगीता श्रध्याय ७,
 श्रव्यक्तं व्यक्तिमापन्नं मन्यन्ते मामबुद्धयः ।
 परं भावमजानन्तो ममाव्ययमनुत्तमम् ॥२४॥
 नाष्टं प्रकाशः सर्वस्य योगमाया समावृतः ।
 म्दोऽयं नामि जानाति लोको मामजमव्ययम् ॥२५॥

२. गीता-रहस्य अथवा कर्मयोग-शास्त्र: वाल गंगाधर तिलक, पृष्ट २६३

दिखायी पड़ता है। परन्तु केवल इतना कह देने से काम नहीं चल जाता कि माया परतंत्र है और निर्भुश परब्रह्म में ही यह दुश्य दिखायी पड़ता है। ""

गुण परिणाम से न सही, तो विवर्त्तवाद से निर्भुण श्रीर नित्य बहा में विनाशी सगुण नाम रूपों का श्रर्थात् माया का दृश्य दिखाना चाहे समब हो, तथापि यहाँ एक श्रीर प्रश्न उपस्थित होता है कि मनुष्यों की इन्द्रियाँ को दिखाने वाला यह सगुण दृश्य निर्भुण ब्रह्म में पहले पहले किस कम से कब श्रीर क्यों दिखने लगा ! श्रथवा व्यवहारिक भाषा में इस प्रकार कहा जा सकता है कि नित्य श्रीर चिद्रूपी परमेश्वर ने नाम रूपात्मक, विनाशी श्रीर जड़ सृष्टि कब श्रीर क्यों उत्पन्न की ! परन्तु श्रुप्वेद के 'नास-दीय स्तूफ' के श्रनुसार यह विषय मनुष्य के लिए ही नहीं, किन्तु देवताश्रों श्रीर वेदों के लिए भी श्राम्य है । इसलिए उक्त प्रश्न का इससे श्रीषक उपयुक्त श्रीर कुछ उत्तर नहीं दिया जा सकता कि शान दृष्टि से निश्चित किए हुए निर्भुण ब्रह्म की ही यह एक श्रातक्यें लीला है।

श्रतएव इतना मान कर ही आगे चलना पहता है कि जब से इम देखते आए, तब से निर्मुण ब्रह्म के साथ ही सगुण माया हमें दृष्टिगोचर होती आयी। इसीलिए ब्रह्मसूत्र में कहा गया है कि मायात्मक कर्म अनादि है । श्रीमद्भगवद्गीता में भी श्रीकृष्ण ने पहले दह वर्णन करके कि प्रकृति स्वतंत्र नहीं है, (मेरा हो माया है) , फिर आगे कहा है कि प्रकृति अर्थात् माया और पुरुष दोनों अनादि हैं । इस प्रकार माया का अनादित्व यद्यपि वेदान्ती एक तरह से स्वीकार करते हैं, तथापि उन्हें यह मान्य नहीं कि माया स्वयंभू और स्वतंत्र है। सांख्यवादियों की भाँति वेदान्तियों का यह मतलब नहीं है कि माया मूल रूप में परमात्मा के समान थी, तथा निरारम्भ, स्वतंत्र

१ गीता-रहस्य अथवा कमैयोग शाख: बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २६३

२ ऋग्वेद, संडल १०, १२६ ऋचा।

३. बह्मसूत्र, अध्याय २, पाद १, सूत्र ३३

४. बहास्त्र, पाद १, स्त्र ३५ से ३७ तक।

५ दैवी हा ेषा गुणमयी मय माया दुरस्यया ॥ श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय ७, रलोक १४

६ प्रकृति पुरुषं चैवं विद्यमादी उभाविष ॥ श्री मद्भगवद्गीता, अध्याय १३ रलोक १६

और स्वयंभू है। यहाँ 'श्रनादि' शब्द का श्रर्थ विविद्यत है कि यह दुशें या-रम्भ है, श्रर्थात् उसका श्रादि (श्रारम्भ) प्रतीत नहीं होता। वेदान्त शास्त्र में माया परमात्मा द्वारा निर्मित और उसके श्रायीन मानी गई है । जिस माँति उष्णता श्राप्ति के सहारे है, उसी माँति माया परमात्मा के सहारे हैं। इसका कोई भी स्वतंत्र श्रस्तित्व नहीं है । श्रविनाशी, स्वयंभू, सत्, चित्, श्रानन्द्यन परमात्मा की तुलना में महान् से महान् नाम रूपात्मक वस्तुएँ— श्राकाश, वायु, श्राप्ति, जल, पृथ्वी, नज्ञत्र, तारागण, सूर्य चन्द्रमा, ब्रह्मा, विष्णु, महेशादि मरणधर्मा है। नाम रूपात्मक सभी वस्तुश्रों, पर भाया का श्राधिपत्य है।

माया स्वतंत्र नहीं; इसकी रचना परमात्मा ने की — वेदान्तियों की भाँति सिक्ख-गुक्ब्रों को माया का स्वतंत्र ब्रास्तित्व स्वीकार नहीं है। उन्होंने स्थान-स्थान पर इस बात को स्वीकार किया है कि इसकी रचना पर-मात्मा के 'हुकम' से हुई है।

निरंकारि आकारु उपाइमा। माइम्रा मोहु हुकिम बगाइमा । १॥८॥२२॥

त्रयांत् निर्पु परमात्मा ने ही अपने 'हुकम' से दश्यमान पदायाँ, माया और मोह की रचना की है।

> माइत्रा मोहु मेरे प्रभि कीना जापे भरमि भुलाए । अर्थात माया और मोह की रचना परमात्मा ने स्वयं की है। परमात्मा

ही जीवों को भ्रम में भ्रमित करता है।

इसी माँति गुरु नानक देव ने भी कहा है, "निरंजन परमात्मा ने स्वयं श्रापने श्राप को उत्पन्न किया है श्रीर समस्त जगत् में वही श्रपना खेल बरत रहा है। तीनों गुणों एवं उनसे सम्बद्ध माया की रचना उसी परमात्मा ने की। मोह की वृद्धि के साधन भी उसी ने उत्पन्न किए—

१ गीता-रहस्य अथवा कर्मथोग शाखः बाल गंगाघर तिलक, पृथ्ठ २६२-६५

२. इंडियन फिलासकी, भाग २, राधाकृष्णन, पृष्ठ ५७२

३, श्री गुरु प्रनथ साहिब, मारू सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०६५

४ श्री गुरु गन्य साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ६७

श्रापे श्रापि निरंजना जिनि श्रापु उपाइश्रा। श्रापे खेलु रचाइश्रोनु सभु जगतु सबाइश्रा॥ त्रैगुण श्रापि सिरजिश्रनु माइश्रा मोहु बधाइश्रा॥ पंचम गुरु श्रर्जुन देव ने भी स्थान-स्थान पर माया की रचना पर-

पचम गुरु श्रजुन देव ने भी स्थान-स्थान पर माया की रचना पर-मात्मा ही द्वारा मानी है।

धुर की भेजी आई आमरि॥ २ २॥४॥

श्रर्थात् यह माया परमात्मा की भेजी हुई, उसी के कारिन्दे के समान जगत् पर शासन करने के लिए भेजी गयी है।

ऐसी इसत्री इक रामि उपाई ॥3 ॥१॥ रहाउ ॥२॥ह६॥

इस प्रकार की स्त्री (माया) की रचना राम (परमातमा) ने की है। इस के अन्य नाम शक्ति और कुदरत भी हैं—श्री गुरु ग्रंथ साहिब में एकाध स्थल पर माया के लिए शक्ति नाम का भी प्रयोग मिलता है,

> सिवि सकति मिटाईश्रा चृका श्रविश्वारा धुरि मसतकि जिन कड लिखिश्रा तिन हरिनामु पिश्वारा ॥४

श्चर्यात् शिव (परमातमा) ने श्चपनी शक्ति (माया) मिटा दी इससे सारा श्चशन रूपी श्चन्धकार समाप्त हो गया । प्रारम्भ से ही जिनके मास्य में लिखा रहता है, उन्हीं को परमातमा का नाम प्रिय भी लगता है।

सिव सकति आपि उपाइ के करता आपै हुकम बरताए ॥% शंकराचार्यं जी ने भी माया को 'शक्ति' तथा 'प्रकृति' की संज्ञा दी है—

> माया शक्ति प्रकृतिरिति च<sup>६</sup> गुरु नानक देव ने माया का 'कुदरत' नाम भी स्वीकार किया है-

१ श्री गुरु अंव साहिब, सारंग की वार, महला १, पृष्ठ १२३७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३७१

३. श्री गुरु बंध साहिब, रागु बासा, महला ५, पृष्ठ ३,६४

४. श्री गुरु अंथ साहिब, गउड़ी बैरागनि, महला ३, पृष्ठ १६३

५. श्री गुरु अंथ साहिब, रामकली, अनन्दु, महला ३

६. बह्मसूत्र, शांकर भाष्य, अध्याय २, पाद १, सूत्र १४

कुदरित क्यण कहा वीचारू ॥ १ पडड़ी १६॥ तथा, आपणि कुदरित आप जासे । २ तथा, ''कुदरित दिसे कुदरित सुर्णीए । 3 आदि

माया परमात्मा की दासी और आज्ञाकारिए हैं—सांख्यवादी प्रकृति (माया) परमात्मा के ही समान स्वयंम्, स्वतंत्र ग्रौर ग्रमादि सत्ता मानते हैं। परन्तु वेदान्त वादियों ने इसकी स्वतंत्र सत्ता स्वीकार नहीं की है ग्रौर इसे परमात्मा के ग्राधीन माना है। गुक्ग्रो ने भी माया को परमात्मा की दासी माना है—

इक दासी धारी सबल पसारी जीव जंत ले मोहनिका। है अधार्त परमात्मा ने एक ऐसी दासी का निर्माण किया है जिसका सर्वत्र प्रसार है श्रीर जो समस्त जीव-जन्तु श्री को मोहने वाली है।

दासी तभी तक दासी है, जब तक वह स्वामी की प्रत्येक आशा का "नतु नचु" किए बिना निरन्तर पालन करती रहे। माया भी परमात्मा की दासी है, इसलिए उसे परमात्मा की आशा के अधीन रहना पड़ता है—

यागिकारी कीनी माइया ॥"

माया का स्वरूप—माया का स्वरूप त्रिगुणा मक है। गुरु अर्जन देव के एक रूपक द्वारा इसके स्वरूप का बड़ा ही मुन्दर चित्रण किया है— "इसके मत्थे में त्रिकुरी है (त्रिगुण, अर्थात् सत्व, रज और तम) है। इसकी हिष्ट बड़ी ही करू है। जिहा की फूहड़ि होने के कारण सदैव कड़े बचन बोलती है। यह सदैव भूखी रहती है और प्रियतम को सदैव दूर समकती रहती है। राम (परमान्मा) ने ऐसी विलज्ञण स्त्री की रचना की है। उस स्त्री ने सारे जगत् को खा लिया है। किन्तु गुरु ने मेरी रचा की है। इसने अपनी "ठगभूरि" से सारे संसार को अपने वशीभृत कर लिया है। इसके प्रभाव से बहा, विष्णु महेश भी मोहित हो गए हैं। जो गुरुमुख नाम में अनुरक्त हैं, वे ही शोभनीय हैं।"—

१ श्री गुरु अंथ साहिब, जपुजी, महला १, पृष्ठ ३

२ श्री गुरुप्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, प्रष्ठ ५३

३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, आसा की वार, महला १, पृष्ठ ४६४

४ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली, महला ५, इंत. एट १२४

भ. श्री गुरु प्र'थ साहिब, गउड़ी, सुलमनी, महला ५, पृष्ठ २६४ ।

माथै त्रिकुटी इसिंट करूरि । बोले कउड़ा जिह्वा की फूडि ॥ सदा भूखी पिरु जानै दृरि ॥१॥ ऐसी इसित्री इक रामि उपाई । उनि सभु जगु खाइबा हम गुरि राखे मेरे भाई ॥ रहाउ ॥ पाइ ठगउली सभु जगु जोहिखा । बहमा बिसनु महादेउ मोहिखा ॥ गुरमुखि नामि लगे से सोहिखा ॥ ॥ ॥ २ ॥ २ ॥ १ ॥ ६ ॥।

माया के त्रिगुणात्मक स्वरूप से ही सृष्टि-लीला का क्रम निरन्तर चलता रहता है। श्री गुरु ग्रंथ साहिब में त्रिगुणात्मक माया की प्रबलता के सम्बन्ध में स्थान-स्थान पर संकेत किए गए हैं,

गुरु अर्जुन देव ने माया की मोहिनी-शक्ति का इस माँति वर्णुन किया है, "यह ऐसी सुन्दरी है कि बलात् मन को मोह लेती है। घाट-बाट और प्रत्येक एह में बन ठन कर दिखलायी पढ़ रही है। यह तन, मन को अत्यन्त मीठी लगती है, जिससे उन्हें आव्छादित कर लेती है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस तथा गन्ध का स्वरूप धारण कर तन और मन को बरबस अपनी ओर खींच लेती है। किन्तु गुरु के प्रसाद से मुक्ते यह बुरी ही दिखायी पढ़ती है। इसके मुसाहिब, काम, कोध, लोभ, मोहादिक आदि माया के द्वारा बाँचे गए है।"

ऐसी सूंदरि मन कउ मोहै। बाटि घाटि गृहि बनि बनि जोहै।। मनि तनि लागे होड़ कै मीठी। गुर प्रसादि मैं खोटी डीठी।। ग्रगरक उसके बड़े ठगाऊ। बोड़िह नाही बाप न माऊ।। मेली अपने उनि ले बाँधे।।...... ॥३॥३६॥८७॥

१. श्री गुरु प्र'थ साहिब, जासा, महला ५, पृष्ट ३६४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ३, श्रसटपदीश्रा, पृष्ठ १२७

३. श्री गुरु प्र'थ साहिब, गउड़ी, बावन अक्खरी, महला ५, पृष्ठ २५5

४ श्री गरु ग्रंथ साहिब, गउदी गुचारेरी, महला ३, पृष्ठ २३१

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३१२

माया का रूप श्रसीम है। यह श्रनेक रूपात्मक है। नाना प्रकार के रूप धारण कर जगत् को मोहित करती रहती है। सुत, भाई, घर, स्त्री, धन, यौवन, लालच, लोभ का स्वरूप धारण कर जगत् को टगती रहती है—

तुसना भाइषा मोहिणी सुत बंधप घर नारि । धनि जोबन जगु ठगिइषा लबि लोभी श्रहंकारी ॥

इस त्रिगुणात्मक माया में सत्व, रज और तम गुणों की पृथक-पृथक् अभि-वृद्धि के कारण पृथक-पृथक् फल की प्राप्ति होती है। सत्वगुण की अधिकता से उत्तम फल की, रजोगुण की अधिकता के कारण मध्यम फल की तथा तमो-गुण की अभिवृद्धि के कारण अधम फल की प्राप्ति होती है,

त्रितीत्रा त्रेगुण विस्वै फल कब ऊतमु कब नीचु ॥ नरक सुरग अमतड घणो सदा संघारै मीचु ॥

गुरु नानक देव के अनुसार माया अथवा कुदरत अनन्त है। माया की अनन्तता ही इसक स्वरूप की सबसे बड़ी विशेषता है। गुरु नानक देव ने कुदरत की अनन्तता का बड़ा ही हृदयग्राही वर्णन किया है; देखिए,

"हे प्रभु जो कुछ दिखायी पड़ रहा है, जो कुछ मुनायी पढ़ रहा है, वह सब तेरी ही कुदरत है। यह संशार जो मुखों का मूल है, तेरी ही कुदरत का परिणाम है। आकाश और पाताल के बीच भी तेरी ही कुदरत विराजमान है। सारा हरयमान जगत तेरी ही कुदरत है। वेद, पुराण और कतेब तथा अन्य सारे विचार तेरी ही कुदरत के अन्तग त हैं। जीवों का खाना, पीना, पहनना और संशार के सारे प्यार तेरी ही कुदरत के परिणाम हैं। जातिया में, जिनसा में, रंगों में तथा जगत् के सारे जीवों में तेरी ही कुदरत करत रही है। संशार की अच्छाइया, बुरायों, मान तथा अभिमान में तुम्हारी ही कुदरत का बोलबाला है। पवन, पानी, आम, घरती आदि पंच भूत तुम्हारी कुदरत की रचना है। हे प्रभु, जहाँ भी हिष्ट जाती है, वहाँ तेरी ही कुदरत के दर्शन होते हैं। तु ही कुदरत का स्वामी और रचियता है। तेरी महिमा पवित्र से पवित्र है। तु आदरंत पवित्र है। नानक कहता है कि

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ ६१

रे. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ट २३७

प्रभु सारी कुदरत को अपने 'हुकम' के अंतर्गत रख कर सबकी सँमाल कर रहा है। वह प्रभु सर्वत्र अकेला ही विराजमान हैं।"

गुरु नानक देव जी ने परमात्मा की कुदरत की अनन्तता के सम्बन्ध में जपुजी में इस प्रकार कहा है,

> कुद्रति कवण कहा वीचारः । वारिया न जावा एक बार ॥१६॥ —जपजी

श्चर्यात् हे प्रभु, मैं तेरी कुद्रत, ताकत, शक्ति, प्रकृति अथवा माया का विचार कहूँ, क्या वर्णन कहूँ १ यह ऐसी आश्चर्यजनक, विस्मयजनक है कि मेरा जी करता है कि तेरे ऊपर, तेरी बड़ाई के ऊपर एक बार नहीं, श्चनेक बार बिल जाऊँ ।

सारांश यह है कि परमात्मा की कुद्रत की श्रनन्तता परमात्मा ही जान सकता है—

आपणी कुदरित आपे जाएँ आपे करण करेइ । ॥॥ माया के सबसे बड़े आकर्षण कामिनी और कांचन । ये दोनों माया के सबसे मीठे मोह हैं। इनसे कोई बिरला ही बच सकता है—

कंचनु नारी महि जीउ लुभतु है, मोहु मीठा माह्या ।

माया की प्रवलता और ज्यापकता—परमातमा की माया अत्यन्त ज्यापक और प्रवल है। यह अपने अनेकात्मक रूप के ही कारण समस्त रूपों में ज्याप रही है। "कहीं तो यह हर्ष-शोक के विस्तार के रूप में ज्याप ही रही है और कहीं स्वर्ग, नरक और अवतारों के बीच यही रम रही है। लोभ में तों यह यह मूल ज्याधि का रूप धारण कर ज्याप्त हो रही है। इस प्रकार वह अनेक रूपों में दिलायी पढ़ रही है। किन्तु सन्तों पर भगवान की औट

नानक हुकमें अंदरि वेसे वस्तै ताको काकु ॥ श्री गुरु प्रथ साहिब, जासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६४

१. कुदरति दिसै कुदरति सुर्शापे कुदरति भउ सुस्र सारु ।

२. पंजाबी भाखा विगिश्चान अते गुरमति गिश्चान : मोहन सिंह, पृष्ट ५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ट ५३

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी, वैरागिणि, महला ४, प्रष्ट १६७

रहती है, जिससे उसका कोई भी प्रभाव नहीं पड़ता। श्रहंबुद्धि के मतवाले पन में माया ही रम रही है। पुत्र कलत्र के मोह रूप में वही राज्य कर रही है। हाथी, घोड़े श्रीर सुन्दर वस्तुश्रों में उसी का साम्राज्य है। रूप यौवन के मतवालेपन में उसी का निवास है। भूमि, रंकों श्रीर श्रनेक राग-रंगों में वही रम रही है। सुन्दर गीतों की स्वर-लहरी में वही मोहक तान का रूप धारण कर विराज रही है। सुन्दर सेजों, महलों तथा श्रनेक प्रकार के शृङ्कारों में माया का ही रूप दृष्टिगोचर हो रहा है। पाँचों दूतों का (काम, कोथ, मद, लोभ, मोह) रूप बना कर श्रज्ञान के बीच माया ही रमण कर रही है। श्रहंकार युक्त कर्मों में यही बन्धन का हेतु बन रही है। यहस्थियों श्रीर उदासियों में माया ही समान रूप से व्याप्त है। श्राचारों, व्यवहारों श्रीर जातियों के बीच यहो व्याप्त दिखायी दे रही है। कहने का तात्पर्य यह है कि परमात्मा की प्रेमाभक्ति को छोड़कर बाकी सभी वस्तुश्रों में यह व्याप्त है। "

इसी भाँति गुरु ऋर्जु नदेव ने धनासरी राग में इसकी प्रवलता का

संकेत इस भाँति किया है-

"माया के अपने तीनों गुणों (सत्व, रज और तप) से समस्त भुवन, चारों दिशाएँ और सारा संसार अपने वशीभूत किए है। यह, स्नान, तथा तप करने वाले समस्त स्थान इसके वशीभृत हैं। मला बताओ, इस बेचारे जीव की क्या इस्तों है "

जिनि कीने बसि अपने त्रैगुण भवन चतुर संसारा।

जग, इसनान, ताप, धान, खंड, किया इहु जंतु विचारा ॥१॥१॥
माया की मोहिनी शक्ति के कारण ही इसका प्रमुख सारे संसार
में व्याप्त है। गुरस्रों ने स्थान स्थान इसकी प्रवलता का स्रामास दिया
है, यथा—

माइश्रा मोहि सगलु जगु छाइश्रा।

९ विश्रापत हरल सोग विसथार।

समु किछु विद्यापत विन हिर रंग रात । श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडड़ी गुआरेरी, महला ५, पृष्ठ १८१-८२ २ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला ५, पृष्ठ ६७३

कामणि देखि कामि लोभाइश्रा ॥ सुत कंचन सिउ हेतु बधाइश्रा ॥ १॥ २॥

तथा, त्रैगुण विखित्रा त्रंषु है माइल्ला मोह गुवार ।।३॥१०॥४०॥

तथा, त्रेगुण माइत्रा मोहु पसारा सभ बरते त्राकारी ।।२॥३॥

तथा, तिही गुणी त्रिभुवछ विद्यापिद्या ।।१॥६॥

इतना ही नहीं, नरक, स्वर्ग अवतार सुर देवाधि देव भी इसी माया के अधीन हैं,

त्रिहु गुख महि वस्ते संसारा । नरक सुरग फिरि फिरि अवतारा<sup>०</sup> ||३।।२४॥७५॥

बड़े-बड़े पंडित, ज्योतिषी, माया के व्यापार भूले रहते हैं। पंडित लोग चाहे चारों युगों पर्यन्त वेद पढ़ते रहें, किन्तु उनके आन्तरिक मल की निवृत्ति नहीं होती। त्रिगुणात्मक माया के मूल में आहंकार के वशीभूत बे नाम को भूल कर नान। प्रकार के कष्ट पाते हैं—

> पंडितु मैलु न चुकई जे वेद पड़े लुग चारि । त्रैगुण माइत्रा मूलु हैं विचि हउमै नामु विसारि<sup>द</sup> ॥

इतना ही नहीं त्रिदेव, ब्रह्मा, विष्णु, महेशा भी माया के वशीभूत हैं। उनकी उत्पत्ति भी माया से ही हुई।

> एका माई जुगति विद्याई तिनि चेले परवाणु । इकु संसारी इकु भंडारी, इकु लाए दीवाणु ॥३०॥

— जपुजी, महला १, पृष्ट ७ त्र्यात् एक माता (माया) ने युक्ति से तीन पुत्रों को उत्पन्न किया। वे तीन पुत्र (ब्रह्मा, विष्णु, महेश) हैं। उन तीनां में से एक तो

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, प्रभाती, श्रसटपदीश्रा, मलार १, विभास, पृष्ठ १२४२

२ श्री गुरु अंथ साहिय, सिरी रागु, महला ३, पृष्ट ३०

३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, मलार, महला ३, पृष्ठ १२६०

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरिट, महला ३, पृष्ठ ६०३.

५ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३८६.

६ श्री गुरु ग्रंथ साहिय, सोरिंठ की वार, महला ३, पृष्ठ ६४७.

सृष्टि के रचियता है (ब्रह्मा), दूसरे सृष्टि के पालन कर्ता हैं (विष्णु) श्रीर तीसरे दीवान लगा कर बैठने वाले हैं, श्रयांत् प्रलयकर्ता हैं (महेश)

श्री गुरु प्रनय साहिब में स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत मिलता है कि ब्रह्मा, विष्णु, महेश माया के तीनों गुणों में बँघे हैं। मुक्ति उनसे दूर है—

बहा, विसनु महेसु वीचारी। त्रैगुण बधक मुकति निरारी ।।
तथा, बहा विसनु महेसु उपाए माइत्रा मोहु बधाइदा ॥१४॥३॥१५॥
त्रथात् ब्रह्मा, विष्णु और महेश की रचना उसी प्रभु ने की और
उनके अंतर्गत माया और मोह की वृद्धि भी उसी ने की। सारांश यह कि
बहादिक भी माया के अधीन हैं —

एक स्थल पर गुर श्रमस्दास जी ने माया के प्रभुत्व का संकेत इस प्रकार किया है—

बहमे बेद बाखी परगासी माइग्रा मोह पसारा । महादेउ गिन्नानी बरते धरि तामसु बहुतु श्रहंकारा ॥२॥ किसनु सदा श्रवतारी रुधा कितु लगि तरे ससारा ॥३॥५॥

श्रयांत् माया ही के प्रभुत्व के कारण ब्रह्मा ने यद्यपि चारों वेदों की वाणी का प्रकाशन किया, तथापि माया मोह के प्रसार से प्रथक न हां सके। महादेव यद्यपि ज्ञानी हैं, अपने में मस्त रहते हैं, पर उनमें भी माया का तमोगुण और श्रहंकार बहुत श्रिषंक है। कृष्ण श्रयांत् विष्णु सदैव श्रवतार ही धारण करने में फँसे रहते हैं। भला बताश्रो, किसका सहारा पकड़ कर संसार सागर से तरा जाय?

जब जिदेवों (ब्रह्मा, विष्णु, महेश) का यही हाल है, तब अन्य देवी-देवताओं का कहना ही क्या है ?

माइका मोहे देवी सिम देवा ।। १॥१४॥

इस प्रकार माया का प्रभुत्व सामान्य जीवों से लेकर ब्रह्मा, विष्णु श्रीर महेश तक पर समान रूप से व्याप्त है।

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला १, पृष्ठ १०४६

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला १, एष्ठ १०३६

३ श्री गुरु ब्रंथ साहिब, बडहंसु, महला ३, पृष्ठ ५५६

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गउड़ी, असटपदीचा, महला १, पृष्ठ २२७

रूपकों द्वारा माया की प्रवलता का प्रदर्शन—गुरुश्रों ने माया की प्रवलता स्थान-स्थान पर रूपकों द्वारा प्रदर्शित की है। ये रूपक सोधे-सादे होने पर भी माया की प्रवलता का साज्ञात् चित्रण हमारे सामने उपस्थित कर देते हैं।

माया रूपी सास—गुरु नानक देव ने एक स्थल पर माया को सास के रूपक द्वारा चित्रित किया है। यह ऐसी बुरी सास है कि जीव रूपी वध् को अपने ही घर में अर्थात् आत्म-सुख में रहने नहीं देती। यह जीव रूपी वध् को परमात्मा रूपी प्रियतम से मिखने नहीं देती —

सासु बुरी घरि वासु न देवे पिर सिउ मिल्ल न देइ बुरी । १॥२२॥ माया रूपी जाल—पंचम गुरु अर्जुन देव ने माया का रूपक जाल के रूप में चित्रित किया है। "पशु पद्मी जाल में पड़कर भी कीड़ा करते है और यह नहीं समकते कि सिर पर काल नाच रहा है। उसी प्रकार मनुष्य की दशा है। मनुष्य रूपी पशु-पद्मी माया रूपी जाल में पड़े हुए हैं। वे माया के जाल में पड़कर भी निकलने की चेध्टा नहीं करते। वे यह नहीं जानते कि उनके सिर पर काल मेंडरा रहा है, बिल्क उल्टे वे माया रूपी जाल में कीड़ाएँ करते है—

कुदमु करे पसु पंखीबा दिसै नाही कालु ।
श्रीतै साधि मनुखु है फाया माइब्रा जालि । १।।३॥७३॥
गुरु ब्रर्जुन देव ने ही एक स्थल पर इस भाँति वर्षान किया है—
माइब्रा जालु पसारिब्रा भीतिर चोग वर्णाइ ।
तुसना पंखी फासिब्रा निकसु पाए न माइ ।।३॥२१॥३१॥
ब्रर्थात् माया रूपी जाल फैला हुब्रा है । उसके भीतर विषय-सुख रूपी चारा रखा गया है । नृष्णा के वशीभृत जीव रूपी पद्मी उस माया रूपी जाल में विषय सुख रूपी चारे के लोभ से फूस जाता है । इससे वह इस जाल से मुक्त नहीं हो पाता—

माया भ्रम की दीवाल और अज्ञान का जंगल है-पंचम गुरु ने

१. श्री गुरु श्रंथ साहिब, खासा, महला १, पृष्ठ ३५५

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ५, पृष्ट ४३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ५ पृष्ट ५०

माया को भ्रम की दीवाल और अज्ञान का जंगल माना है। "कमला अर्थात् माया भ्रम की दीवाल है। इसका मद अत्यंत तीक्ष और मादक है और साथ ही परमात्मा के विपरीत है। इसी भ्रम की दीवाल में सारी आयु व्यर्थ ही गुजर जाती है। माया अत्यंत सधन वन है। यह में ही (काम, कोध, मद, लोभ, मोह रूपी) चोर मन को बलात् लूटते हैं। सूर्य अर्थात् प्रत्येक दिन आयु को खाता जाता है—

कमला श्रम भीति कमला श्रम भीति है,
तीखण मद विपरीत है, श्रवध श्रकारथ खात ।
गहवर बन धोर, गहवर बन धोर है,
गृह भूसत मन चोर हे दिनकरो श्रनदिनु खाते ।।१॥१॥१४॥
माया रूपी सरोवर —गुरु श्रमरदास जी ने माया को सरोवर
मानाहै। यह सरोवर श्रत्यंत सबल है। इस दुस्तर सरोवर से मला कैसे
तरा जाय?

माइआ सर सबल वस्तै जिउ किउ किर दुतर तस जाइ ॥

माया रूपी सपिएए।—सपिएी का विष लोक-प्रसिद्ध है। उसका
विष अत्यंत प्रबल है। गुरु नानक देव ने माया को ऐसी सपिएी माना है,
जिसके विष के वशीभूत सारे जीव हैं—

इउ सरपनि कै बसि जीबड़ार ॥७॥१५॥

तीसरे गुरु ग्रमरदास जी ने माया रूपी सिपैशी की प्रवलता इस भाँति व्यंजित की है, "माया नागिनी का स्वरूप धारण कर सारे जगत् में लिपटो हुई है। बड़े ग्राश्चर्य की बात है कि जो इसकी सेवा करते हैं, उन्हीं को पकड़ कर यह खा जाती है—

माइचा होई नागिनी जगित रही लपटाई। इसकी सेवा जो करे तिसहू कड फिरि खाइ<sup>3</sup> ॥

माया-जनित परिणाम

माया में अनुरक्त होने के कारण जीव को अनेक कष्ट भोगने पड़ते

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, बासा, इंत, महला ५, पृष्ट ४६१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु महला १, पृष्ठ ६३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गूजरी की वार, महला ,३ पृष्ठ ५८०

माया १५७

हैं, पग-पग पर कष्टों का सामना करना पड़ता है। फिर भी जीव इसके आकर्षक रूप से निकलना नहीं चाहते और उन्हों में भ्रमित होते रहते हैं।

गुरुश्रों ने माया-जनित विविध प्रकार के दु:खों के निरूपण किए हैं। माया ऐसी प्रबल है कि बिना दाँतों ही सारे जगत् को खाती है। भावार्थ यह कि जीव के नाना भाँति के कष्ट देती है—

माइश्रा ममता मोहणी जिनि विगु देता जगु खाइश्रा ॥

मनुष्य महा मोह के अधकूप में पड़कर, माया के परदे के कारण परब्रह्म परमात्मा को विस्मृत कर देता है। परब्रह्म परमात्मा के विस्मरण से जीव अनेक कष्ट भोगता है—

> महा मोह अंध कृप परिचा। पार बहम माइचा पटलि विसरिचा<sup>२</sup> ॥३॥११॥१६॥

माया के व्यापार में रमने के कारण जीव को जगत् अत्यन्त प्रिय लगता है और वह आवागमन का चक्कर लगाता रहता है।

इस आवागमन के चक्कर में उसे महान् दु:खों की प्राप्ति होती है। विष के कीड़े का विष ही में मन लगता है। माया-लिप्त जीव विष्ठा के कीड़े के दुल्य हैं। वे विष्ठा ही में रहते हैं और अन्तकाल में भी विष्ठा ही में समा जाते हैं—

> माइश्रा मोहु श्रंतिर मलु लागै माइश्रा के बापारा राम । माइश्रा के वापारा जगित पिश्रारा श्राविण जािल दुखु पाई । विखु का कीड़ा विखु सिउ लागा विस्टा माहि समाई ॥३॥५॥

इस प्रकार माया-जनित परणाम अत्यंत दुःखमय हैं। जब माया-जनित दुःखों को भोगना पड़ता है, तो जीव अपन्त दुःखित होकर बिललाते हैं। उन्हें शान्ति नहीं प्राप्ति होती—

माइचा फूठु रुद्दु केते विललाहीं राम ॥४ २॥६॥६॥

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरिठ की वार, महला ३, पृष्ठ ६४३

२. श्री गुरु श्रंथ साहिब, विलावलु महला, ५, पृष्ठ ८०५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वडहंसु महला ३, छंत, पृष्ट ५७१

४. श्री गुरु श्रंथ साहिब, विहागड़ा, महला ५, पृष्ठ ५४८

## माया से तरने के उपाय

इस दुस्तर, श्रंधी श्रौर विषम माया से पार पाना दुष्कर है । परन्तु दुष्कर बस्तुश्रों से पार पाने के भी साधन होते हैं। उन साधनों के श्राचरण से माया की दुरूहता दूर हो जाती है। सिक्ख गुरुश्रों ने माया से तरने के श्रमेक उपाय बताए हैं। उनका संचेप में उल्लेख किया जा रहा है —

माया तथा मायिक पदार्थों में

अनित्य एवं मिथ्या भाव का आरोप—पंचम गुरु अर्जुन देव ने कहा है, "यदि माया को गह कर पकड़ा जाय, तो हाथ में नहीं आती। इससे हम कितनी ही प्रीति क्यों न करें, पर यह अंत में हमारे साथ नहीं चलती। यदि हम इसे त्याग दें, तो यह आकर हमारे चरशों में पड़ जाती है—

गहु किर पकरी न आई हाथि। प्रीति किर चाली नहीं साथि॥ कहु नानक जउ तिआगि दई। तब श्रोह चरगी आइ पई॥ २ १॥१८॥२३॥

इसलिए माया-निवृत्ति के लिए उसका त्याग त्रावश्यक है। यह बड़ी ही मोहिनी है। किन्तु गुरुओं ने जहाँ एक त्रोर इसकी मोहिनी शक्ति की प्रवलता प्रदाशत की है, वहाँ दूसरी त्रोर इसके राग-रंगों को ज्ञाणमंगुर त्रौर त्रानित्य कहा है। माया की चमक-दमक बादल की छाया के समान नश्कर है—

माइचा रंग बिरंग खिनै महि जिउ बादर की छु/इचा ।। ३॥७॥१६॥

तथा

माइश्रा का रंगु सभु फिका जातो बिनसि निदान ॥ रा।८॥ ७८॥ यह माया स्वांगी के समान मन को रिकाने वाली है। किन्तु जब स्वामी अपने खेल समाप्त कर लेता है, तब दर्शक गरा पछताते हैं। उसी प्रकार माया भी है। यह मेव की छाया के समान ज्ञस्मंगुर हैं—

दुतर श्रंघ विखम इह माइआ ॥३॥२६॥
 श्रासा, महला ५, एष्ठ ३७७

२. श्री गुरु अंध साहिब, रामकली, महला ५, एष्ठ ८६१

३. श्री गरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला ५, पृष्ठ १००३

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ४५

त्रिविध माङ्बा रही विद्यापि । जो लपटानो तिसु दूख संताप

स्वांगी सिंड जो मनु रीकावै। स्वांगि उतारिए फिरि पछुतावै॥ । गुरु नानकदेव ने कहा है कि माया की सारी रचना घोखा है। इसमें कुछ सार नहीं है—

बाबा माङ्ग्रा की रचना घोडु ॥ २ १॥ रहाउ ॥

माया के शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गंघ आदि नश्कर हैं। माया के सारे प्रपंच, कनक, कामिनी सब छलपूर्ण हैं। भागडार, द्रव्य, अरबों-खरबों की सम्पत्ति देख कर मन को चाहे भले ही प्रबोधित कर लिया जाय, पर इन सबमें एक भी साथ देने वाले नहीं हैं। यही दशा, पुत्र, कलत्र, भाई, मित्र की भी है। जो व्यक्ति इन्हीं को सर्वस्व सममकर, इन्हीं में लिपटा रहता है, वह सचमुच हो भ्रम में मोहित है, क्योंकि उपर्युक्त वस्तुएँ वृद्ध की छाया के समान इन्हांगुर हैं—

रूप रंग सुगंध भोग तिश्रागि चले, माइश्रा छले कनिक कामिनी ॥
रहाउ ॥
भंडार दरव श्ररब खरव पेलि लीला मनु सधारे, नह संग गामिनी ॥
सुत कलत्र आत मीत उरिक परिश्रो भरिम मोहिश्रो, इह विरख
छामिनी ॥ ३ २॥२॥६०॥

पंचम गुरु अर्जुन देव ने बतलाया है कि त्रिगुणात्मक माया की सारी नाम रूपात्मक वस्तुएँ, चाहे इंद्रपुरी हो, चाहे ब्रह्मपुरी हो, चाहे शिवपुरी हो, सब विनष्ट हो जायँगी। इसी प्रकार पर्वंत, वृक्त, धरणी, आकाश, तारागण, रिव, शिश, पवन, पावक, जल, दिन-रात, बत, बतों के अनेक मेद, शास्त्र, स्मृति, वेद, तीर्थ, देव मन्दिर, धार्मिक अन्थ, माला, तिलक, पवित्र रसोईधर, होता अर्थात् अग्नि-आराधक, धोती आदि कियाएँ, दंडवत, प्रसादों के मोग, सारे मनुष्य, जाति, वर्णं, हिन्दू-मुसलमान, पशु-पन्नी, अनेक

१. श्री गुरु बंध साहिब, भैरउ, महला ५, पृष्ठ ११४५.

२ श्री गुरु अंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ १५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु रामकली, महला ५, ५० ६०१

योनियाँ, जिंद आदि, यहाँ तक कि समस्त हश्यमान जगत् के सारे प्रसार विनष्ट हो जायँगे।

भायिक पदार्थों की इत्त्यां मुरता का अनुमान किए बिना साधक साधना-पर्य में आगे नहीं बढ़ सकता । इसीलिए गुक्आों ने मनुष्यों को सचेत किया है कि माया के पदार्थ अनित्य एवं इत्यमंगुर हैं। ताकि साधक इनके आकर्षणों की प्रीति का त्याग करें, तभी वह माया से मुक्त हो सकता है अन्यया इससे मुक्ति पाना अत्यन्त कठिन है।

सत्-संगति और भगवत्कृपा—माया-निवृत्ति में भगवत्कृपा का बहुत भारी हाथ है। भगवत्कृपा से सत्संगति प्राप्त होती है। सत्संगति से मनुष्य को सत्-श्रसत् वस्तुश्रों का ज्ञान होता है। गुरुश्रों ने इसीलिए माया-निवृत्ति में सत्संगति की बड़ी महत्ता बतायी है। गुरु श्रुर्जुन देव कहते हैं, "माया सर्वव्यापिनी है यह श्रनेक रूपों में मोहती है। पुत्र, कलत्र, हाथी-घोड़े, रूप-यौवन, काम, कोघ, लोभ, मोह श्रादि का रूप धारण कर तथा नाना श्राचारों, व्यवहारों के रूपों में मनुष्यों को मोहित करती है। पर यह संतों के निकट श्राती ही नहीं, क्योंकि उनका बन्धन तो परमात्मा पहले हो काट देते हैं—

संतन से बंधन काटे हिर राड़ । ता कउ कह कहा विश्राप माइ ॥ कहु नानक जिनि धूरि संत पाई । ताक निकटि न श्रावे माई ॥

यही कारण है कि जो लोग अद्धा भाव से संतों की घूरि पर जाते हैं, उनके निकट माया फटक नहीं सकती।

यह माया ब्रह्मलोक, शिवलोक तथा इन्द्रलोक पर अपना प्रभुव जमाए हुए है। किन्तु साधु पुरुषों की संगति की आरे यह देख भी नहीं सकती साधुआं के पैरों को तो यह मल-मल कर घोती है—

> बहम लोक घर रह लोक चाई इन्द्र लोक ते घाई। साघ संगति कउ जोहि न साकै मलि मलि घाँवै पाई<sup>3</sup> ॥१॥१३॥२१॥

<sup>1</sup> इंद्रपुरी महिसर पर रमणा । अझपुरी निहचलु नहीं रहणा ।

सगल पासार दीसै पासारा । बिनसि जाइगो सगल आकारा ॥
श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु गउदी-गुआरेरी, मला ५, ५० २३७
२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु गउदी, गुआरेरी, महला ५, ५७ १८२
३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गुजरी, महला ५, ५७ ५००

परन्तु यह सत्संग भगवान् की कृपा से प्राप्त होता है। गउड़ी बावन अस्वरी में एक स्थान पर गुरु अर्जुन देव ने माया-निवृत्ति के सम्बन्ध में यह प्रश्न किया है, "हे साजन, कुछ ऐसा उपाय बतलाओं, जिससे इस विधम माया से तरा जाय ?" —

पे साजन कछु कहहु उपाइम्रा। जाते तरउ विखम इह माइम्रा। उस स्थल पर यह उत्तर दिया गया है कि यदि परमात्मा किसी परकृपा करके सत्संगति मिला दें, तो उस व्यक्ति के निकट माया नहीं जा सकती,

करि किरपा सतसंगि मिलाए। नानक ताके निकट न माए?।।
कृपालु परमात्मा अपनी कृपा से सत्संगति का मेल कराता है और
उस सत्संगति से माया से मुक्ति मिलती है—

भए कृपाल दइश्राल प्रभ मेरे साध-संगति मिलि छूटे 3 ||१||रहाउ||||१॥१॥ माया भक्तों की दासी बन कर उनका कार्य करती है । इसीलिए भक्तों श्रथवा संतों का संग श्रावश्यक है—

माइत्रा दासी भगता की कार कयावै \*

सद्गुरु-प्राप्ति तथा उनका उपदेश-श्रवस् — त्रिगुसात्मक माया में स्रानेक उपदेश-प्रवचन चाहे मले ही किए जायँ, किन्तु भ्रम-निवृत्ति नहीं होती। इससे न तो त्रिगुसात्मक माया के बन्धन दूटते हैं और न मुक्ति ही प्राप्ति होती है। इसलिए युग-युगान्तरों में यदि कोई मुक्ति प्रदान करने वाला है, तो वह सद्गुर ही है—

त्रे गुण बखाये भरमु न जाइ। बंधन न त्टहि मुकति न पाइ॥ मुकति दाता सतिगुरु जुग माहि<sup>५</sup>॥

माया ने नवखंड और सभी स्थानों पर श्रपना प्रभुत्व जमा लिया है। तटों-तीथों, योग-संन्यास किसी को भी इसके नहीं छोड़ा। पर उपदेश सुन कर गुरु के पास आया। गुरु ने हरि-नाम का अबोध मंत्र हद कर

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिय, गउदी बावन अक्खरी, महला ५, पृष्ठ २५१

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी बावन खन्खरी, महला ५, पृष्ठ २५१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गृजरी, महला ५, पृष्ठ ४६७

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी-गुजारेरी, महला ३, पृष्ठ २३१

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी-गुत्रारेरी, महला ३, पृष्ठ २३१

दिया। गुरु के अनन्त गुणों को गाकर अपने बास्तविक घर (आत्म-स्वरूप)
में स्थान पाया। इस प्रकार मुक्ते प्रमु की प्राप्ति हो गई और माया के सारे
बन्धन कट गए। इसलिए परम निश्चिन्तावस्था प्राप्त हो गयी।
सुणि उपदेसु सितगुर पिंह आइआ। गुरि हिर हिर नामु मोहि द्वाइआ।।
निज घरि वसिआ गुण गाइ अनन्ता। प्रभु मिलिओ नानक भए अचिंता।।।।।।।।।।।

गुरु अमरदास जी ने एक रूपक के द्वारा गुरुमुख की महत्ता बड़े ही सुन्दर ढंग से व्यक्त की है, "माया नागिन के समान सारे जगत् में लिपटी हुई है। जो इसकी सेवा करते हैं उन्हीं को यह खा जाती है। पर गुरुमुख-गारुड़ सर्प का विष काड़ने वाले के समान है। गुरुमुख रूपी गारुड़ (साँप का मंत्रवेत्ता) माया वर्षी सर्पिशी को ध्वत्त कर पैरों में ला विटा देता है—

माइश्रा होई नागनी जगित रही लपटाइ। इसकी सेवा जो करे तिसहू कउ फिरि खाइ॥ गुरसुखि कोई गारुडू तिनि मिल दिल लाई पाइ<sup>२</sup>॥

मेमा-भक्ति—माया-निवृत्ति के लिए परमात्मा की प्रेमा-भक्ति सबसे बड़ा साधन है। इस प्रेमा-भक्ति में नाम अमोध औषधि है। नाम जप से त्रिगुखात्मक माया का कठोर बन्धन सदैव के लिए समाप्त हो जाता है—

हरि जपि माहबा बंधन टूटे 1<sup>3</sup>

माया के तीनों गुणों में सारा संसार बरत रहा है। नरक, स्वर्ग, तथा बार बार जन्म-धारण का प्रश्न चलता ही रहता है। किन्तु जो व्यक्ति परमात्मा के पविश्न नाम में प्रेम रखने लगते हैं, उनका जन्म सफल हो जाता है और वही जन्म श्रेष्ठ समक्तना चाहिए—

त्रिहु गुण महि बरते संसारा। नरक सुरग फिरि फिरि अउतारा।।
कहु नानक जो लाइआ नाम। सफल जनसु ताका परवान।।
प्रभु की आंट से अर्थात् प्रभु के शरणागत भाव से माया सहज ही
तरी जा सकती है—

प्रभ की ओट गही तब छूटो ।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बासा, महला ५, पृष्ठ ३७१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गृजरी की वार, महला ३, पृष्ठ ५१०

३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गूजरी महला ५, पृष्ठ ४३७

४ भी गुरु ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला ५, पृष्ठ ६०३

## जीव, मनुष्य और श्रात्मा

जीव परमात्मा की सृष्टि की सबसे चेतनशील शक्ति है, इसमें मुख-दु:ख अनुभव करने की शक्ति तथा चेतना है।

हुकम से जीव की उत्पत्ति—जीव परमात्मा के 'हुकम' से उत्पन्न होते हैं। गुरु नानक देव जी ने जपुजी में कहा है, परमात्मा के 'हुकम' से सारी दृश्यमान और नाम रूपात्मक वस्तुओं की उत्पत्ति होती है। उसके 'हुकम' के 'क्यों'' के सम्बन्ध में कोई कुछ भी नहीं कह सकता।'हुकम' से ही जीवों की उत्पत्ति होती है और 'हुकम' से ही बड़ाई प्राप्त होती है—

"हुकमी होवनि आकार हुकमु न कहिआ जाई। हुकमी होवनि जीव हुकमि मिलै वडिआई"

गउड़ी राग में भी यही बात स्वीकार की गयी है कि जीव परमात्मा के 'हुकम' से ही अस्तित्व में आते हैं और 'हुकम' से ही फिर परमात्मा में समा जाते हैं। इस प्रकार के जीव के आगे और पीछे हुकम ही है—

'हुकमै आवै हुकमै जाइ। आगै पीछै हुकमि समाइ॥२॥२॥ जीन, जातियों और अनेक रंगों के नामों पर परमात्मा का हुकम है। जीअ जाति रंगा के नाव। सभना जिखिआ बुड़ी कलाम<sup>3</sup>।

जीव की अमरता—जीव, परमात्मा से उत्पन्न होता है और उसके ख्रंतर्गत परमात्मा का निवास रहता है। परमात्मा, एक, ख्रोंकार, सत्य-स्वरूप, कर्ता पुरुष, निर्मय, निवैर, ख्रकाल मूर्ति, छजोनी, स्वयंभू का जब जीव के ख्रंतर्गत निवास है, तब जीव क्यों न ख्रमर हो ? इसलिए स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत मिलता है कि जीव ख्रमर है—

देहि अंदरि नामु निवासी । आपै करता है अविनासी ॥ ना जिंड मरे न मारिश्रा जाई दिर देखे सबदि रजाई है ॥ १॥१३॥६॥

१ श्री गुरु थ साहिब, जपुजी, पौड़ी २. महला १, पृष्ठ १

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिय, गडदी, महला १, पृष्ट १५१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जपुजी, पौदी १६, पुष्ठ ३

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, एष्ट १०२६

परमात्मा की श्रमस्ता के कारण ही जीव न मस्ता है, न डूबता है। न जीउ परें न डूबे तरें ।।।।।।। जीव श्रमन्त हैं—जीव श्रमस्त हैं। तिसु विचि जीश्र जुगति के रंग। तिमके नाम श्रमेक श्रमन्त ।।

यद्यपि जीव अनन्त है, पर वे सब एक ही सूत्र में उसी भाँति पिरोए गए हैं, जिस भाँति माले को अनेक गुरियाँ एक ही सूत्र में पिरोयी जाती हैं, किन्तु उनकी गाँठें भिन्न भिन्न होती हैं, उसी भाँति जीव भी अनेक हैं, पर वे सब एक ही स्त्रास्मा में पिरोए हुए हैं—

एकै स्ति परोए मणीए गाठी भिनि भिनि भिनि भिनि तर्गीए।

गुरु अमरदास जी ने इन अनन्त जीवों को नारि के समान माना हैं। उन सबका स्वामी एक परमात्मा ही है। वही पुरुष है—

इसु जग महि पुरखु एकु है होर सगली नारि सबाई है। गुरुश्रों ने स्थान-स्थान पर यह बतलाया है कि सभी जीवों का स्वामी परमात्मा है; यथा—

जीख्र उपाइ जुगति विस कीनी ।।३।।२॥ जीख्र उपाइ जुगति हाथि कीनी ।।२॥७॥ त् खंतरिजामी जीख्र सभि तेरे ॥६॥१॥१८॥ जीउ पिंडु सभु तेरे दासि ।।३॥३१॥ जीख्र जंत सभि तिसदे सभना का सोई ।।।४॥५॥।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गड़दी, महला १, पृष्ठ १५१

२. श्रो गुरु ग्रंथ साहिब, जपुजी, पौदी ३४, पृष्ठ ७

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली, महला ५, पृष्ठ ८८६

४. श्री गुरु प्रंय साहिय, वडहंसु की वार, महला ३, पृष्ठ ५६९

प. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मलार , महला १, पृष्ठ १२७४

६. श्रो गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा, महला १, पृष्ठ ३५०

७. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३८

८. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २५

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु आसा, महला ३, पृष्ठ ४२५

जीत्र श्रंत सभ तरे कीते घटि घटि तुही धित्राईंपे ।।३।।६।।५३।।
परमात्मा जीवों की उत्पत्ति करके, वही उनके भोजन आदि का
प्रबंध करता है। जीव की कुछ भी सामध्ये नहीं है—

जीश्र उपाइ रिजकु दे श्रापै सिरि सिरि हुक्सु चलाइश्रा<sup>२</sup> ॥१॥५॥२२॥ जीउ उपाइ पिंडु जिनि साजिश्रा दिता पैनगु खागु<sup>3</sup> | २॥१६॥४४॥

जीव की अल्पज्ञता—जीव का समस्त ग्रास्तिस्व परमात्मा ही पर निर्मर है। जिस समय जीव परमात्मा के महान् स्वरूप से शहंकार ग्रीर मायावश पृथक् होता है, उस समय वह ग्राल्पश हो जाता है। जीव की दशा वैसी ही सोता है, जैसे ग्रान्त सागर से पृथक् होने से एक बूँद की होती है ग्रायवा जैसे ग्राग्न के ग्रान्त पुंज से प्रथक् होने से चिनगारी की होती है। गुरु नानक देव कहते हैं कि जिवर भी हिण्ड जाती है, उधर परमात्मा ही हिण्डगोचर होता है। परन्तु जीव जब ग्राप्न को पृथक् सममने लगते हैं, ता उनकी बड़ी दुर्गित होती है—

जह जह देला तह तह तू है तुमते निकसी फूटि मरा<sup>४</sup> ॥

गुरु श्रजुंन देव ने जीव की श्रल्पश्रता श्रौर शक्तिहीनता का इस माँति परिचय दिया है, "कठपुतली (जीव) वेचारी कर क्या सकती है ? उस कठपुतली का सूत्रधार (परमात्मा) हो उसकी सारी गित-विधि को जान सकता है। उसका सूत्रधार जैसा-जैसा उससे वेश धारण करायेगा, उस वेचारी को वैसा-वैसा वेश धारण करना पढ़ेगा। परमात्मा ने श्रनेक कोठरियों (जीवों) का मिन्न-भिन्न रूपों में निर्माण किया है। वही उन कोठरियों (जीवों) का रक्षक है। जिस प्रकार परमात्मा महल रखना चाहता है, वैसे ही रहना चाहिए—

> काठ की पुतरी कहा करें बपुरी खिलावन हारो जाने। जैसा भेखु करावें बाजीगरु ओहु तैसो साजु आने॥ अनिक कोठरी बहुतु भाति करीआ आपि होवा रखवारा॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सूही, महला ५, पृष्ठ ७४८

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, मारू, महला १, पृष्ठ १०४२

३. श्रो गुरु ग्रंथ साहिब, सोरिठ, महला ५, पृष्ठ ६२०

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरि रागु, महला १, एष्ठ २५

जैसे महित राखे तैसे रहना किया इहु करें विचा विचारा ।।४।। ।।।।१२६॥

जीवों का प्रेरक परमात्मा है—जीव की पृथक् शक्ति कुछ भी नहीं है। उसकी सारी शक्तियों का मूल स्रोत परमात्मा है। गुरुशों ने परमात्मा को ही जीवों का प्रेरक माना है। इस सम्बन्ध में गुरु अर्जुन देव का कथन युक्ति-युक्त प्रतीत होता है—

जीव का बल अपने हाथ में कुछ भी नहीं। करने-कराने वाला सभी जीवों का स्वामी परमात्मा है। अर्थात् परमात्मा अपनी प्रेरक-शक्ति से जीवों का कार्य-शक्ति में नियुक्त करता है। जीव वेचारा तो आशाकारी मात्र है। जो उस परमात्मा को भाता है, वही होता है। परमात्मा ही के इच्छानुसार जीव कभी ऊँच योनियों में वास करता है, तो कभी नीच योनियों में। कभी वह विपत्तियों के कारण शोक उद्विस होता है, तो कहीं रागरंग में कीड़ा करता है। कभी दूसरों की निन्दा करने के व्यवहार में रत रहता है। कभी हुई के कारण ब्राकाश में ऊँचा उठता है ब्रौर कभी चिन्ता के कारण पाताल में पड़ा रहता है। कभी ब्रह्मवेत्ता बन कर ब्रह्म-चिन्तन करता है। परमात्मा ही जीवों को अपने में मिलाने वाला है। कभी जीव नाना भाँति से नाच करते हैं श्रीर कभी-कभी (तमोगुणी वृत्त-निद्रा, त्रालस्य ग्रीर प्रमाद के कारग) सोता रहता है। कभी जीव भवानक क्रोध के बशीमत हो जाते हैं। कभी विनम्रता के कारण समा के पैरों की धल बन जाते हैं। कभी जीव उसकी आसा का अनुसार बड़ा राजा बन बैटता है श्रीर कभी-कभी नीच भिखारी का साज बनाता है। कभी बुरे कम करके अपकीर्ति का भागी बनता है और कभी भले कर्म करके भला कहलाता है। इस उसी उसी प्रकार जीवन व्यतीत करता है, जिस प्रकार प्रम उससे जीवन व्यतीत कराता है। हे नानक, कोई विरला पुरुष गुरु की कपा से प्रमु को समरण करता है। जीव कभी पंडित भी स्थित में ब्राकर व्यस्य लोगों को उपदेश देता है ब्रीर कभी मीनी बन कर ध्यान लगाने की चेच्टा करता है। कभी तट-तीर्थों में स्नान करता है, तो कभी सिद्ध श्रीर साधक बन कर मुख से ज्ञान की बातें करता है । जीव कमा कीट, इस्ति पतंगादि बनता है। इस प्रकार वह अनेक योनियों में

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गटड़ी, महला ५, पृष्ठ २०६

भ्रमण करता है। वह परमात्मा के आज्ञानुसार स्वांगी की भाँति अनेक रूपों को घारण करता है। जैसे प्रभु को शब्द लगता है वैसे ही जीवों को नचाता है। "

माया-प्रस्त होने के कार ए जीवों का अनेक योनियों में समए — जीव स्वम द्वल्य मायिक पदार्थों में स्थान लगता है, इससे वह अपने अमरत्व स्वभाव को भूल कर बद्ध हो जाता है। राज और रस इत्यादि के भोग में वह परमात्मा को भूल जाता है। कार्यों-धन्धों में दौड़ते-दौड़ते उसकी सारी आयु ब्यतीत हो जाती है। इस प्रकार माया में प्रस्त होने के कारण बेचारे जीव के एक भी कार्य पूरे नहीं होते —

सुपने सेती चितु मृरिख लाइग्रा। बिसरे राज रस भोग जानत भखलाइग्रा॥ ग्रारजे गई बिहाइ धवै धाइग्रा॥ पुरन भए न काम मोहिश्रा माइग्रा॥

माया के वशीभूत होने के धारण जीव अनेक पापों को करता है। इससे उसे महा वजवत और विष दुल्य व्याधियों की पोटलां सिर पर उठानां पड़ती है। किन्तु कुछ हो च्यों में उसके पापों का भरडाफोड़ हो जाता है और यमराज के दूत बाल पकड़ कर कब्ट देते हैं। पापों की वृद्धि के कारण अनेक तमोगुणी योनियों में (उदाहरणार्थ पशु, प्रेत, ऊँट, गधे इत्यादि की) पड़ना पड़ता है—

महा बजर विस्न विद्याधी सिर उटाई श्रीट।
उधिर गहुन्ना स्निनिह भीतिर जमिह मसे फोट।
पसु परेत उसट गरधमु श्रनेक जोनी लेट ।।२॥८१॥१४०॥
माया मोह के कारण ही जीवों को श्रनेक योनियों में भ्रमण करना
पड़ता है। कभी रूख, वृद्ध की योनि धारण करनी पड़ती है, तो कभी

१ इसका बलु नाही इसु हाय । करन करावन सरब को नाथ ॥

जो तिसु भावें सोई होइ ! नानक दूजा खवर न कोई !।
श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी, सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २७७-७८
२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जैतसरी, महला ५ पृष्ठ ७०७
३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सारंग, महला ५, पृष्ठ १२२४

पिंच्यों की योनि में पड़ना पड़ता है। कभी सर्प योनि धारण करना पड़ता है, तो कभी पिंच्यों की —

केते रख विरख हम चीने, केते पस् उपाए।

केते नाग कुली महि बाए, केते पंख उदाए ॥२॥५॥७०॥

सारांश यह है कि जिस भाँति जाल में मछली पकड़ी जाती है, उसी
भाँति मनुष्य भी माया के जाल में जकड़ा रहता है—

जिउ मड़ी तिउ माण्सा पत्रै अचिन्ता जाकुर ॥१॥ रहाउ ॥४॥ जीव का परमात्मा में लय होना—जीवों के अन्तर्गत परमात्मा का निवास है। साधनों द्वारा इसी परमात्म-तत्व की अनुभूति जीव को हो जाती है, और वह अपने सारे अंड्रभाव को भूल जाता है, तो वह परमात्मा से मिल कर एक हो जाता है। इस प्रकार जीव परमात्मा से ही उत्पन्न होते हैं और उसी में मिल कर एक भी हो जाते हैं—

तुसते उपजिंद तुम माहि समार्वाह 3 ॥ १६ ॥ २ ॥ १४ ॥
परन्तु इस अमेद भाव के लिए अम-निवृत्ति आवश्यक है। अम
गुरु द्वारा नष्ट होता है। इसके लिए अपना समस्त अंहभाव नष्ट कर देना
पड़ता है। आहंभाव नष्ट हो जाने पर एक ही परमात्मा आगे पीछे दिखायी
देने लगता है और जीव परमात्मा में विलोन होकर उस से अमिन्न हो
जाता है—

हम किछु नाहीं एकै ओही। जानै पीछै एको सोई॥ नानक गुरि खोए अम भंगा। हम ओह मिलि होवें इक रंगा

॥ इशाइसाउइ॥

जीवों के नाना रूप परमात्मा के ही हैं खोर वे उसी में समाहित हो जाते हैं—

नाना रूप सदा हिंह तेरे तुक ही माहि समाही ।। कहने का तत्पर्य यह है कि जिस मौति जल की तरंगे और फेन जल

१. श्री गुरु ग्रंब साहिब, गउड़ी, चेती महला, १, एष्ठ १५६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ ५५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३५

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, चासा, महला ५, एष्ट ३११

५. श्री गुरु ग्रंव साहिब. गडड़ी-वैरागिणि, महला ३, पृष्ठ् १६२

के साथ मिल कर जब एक हो जाते हैं, उसी भाँति जीवातमा आहंकार और अस के त्यागने से परमात्मा के साथ मिल कर एक हो जाता है और अपने नाम तथा रूप को त्याग कर परब्रह्म बन जाता है—

गुर अर्जुन देव ने बतलाया है, "जिस भाँति जल में जल आकर मिल जाता है, उसी भाँति जीवों में स्थित परमात्मा की बयोति, परमात्मा की अखरड ज्योति से मिल कर एक हो जाती है", तो जीव का सारा आवागमन समाप्त हो जाता है और उसे महान् शान्ति प्राप्ति होती है—

जिउ जल महि जलु आइ खटाना ।

तिउ जोती संगि जोति समाना ॥

मिटे गए गवन पाए विस्नाम ॥ ॥ ।।।१९॥
ठीक यही विचार घारा कठोपनिषद् में भी पायी जाती है—

स्थोदकं शुद्धे शुद्धमासिकं ताहगेव भवति ।

एवं मुनेविंजानत श्रारमा भवति गौतम ।

अर्थात् जिस प्रकार शुद्ध जल में डाला हुआ शुद्ध जल वैसा ही हो जाता हैं, उसी प्रकार हे गौतम, विज्ञानी मुनि की आल्मा भी हो जाती है।

## मनुष्य

परमात्मा की सुब्धि में अनन्त जीव हैं। इसमें मूढ़ योनियों के जीवों से लेकर मनुब्य योनि के जीव हमारी आँखों के सामने दृष्टिगोचर होते हैं। कीट, इमादिक जीवों से जैसे-जैसे हम अन्य उच्च योनि के जीवों की आर दृष्टिपात करते हैं, वैसे-वैसे हमें अधिक चेतनता के दर्शन होते हैं। परमात्मा की सामान्य चेतना विभिन्न शरीरों में प्रविष्ट हो कर विभिन्न विशिष्ट चेतनता का स्वरूप घारण कर लेती है। तभी तो पंचदशीकार ने कहा है—

विष्यवास्य चमदेहेषु प्रविष्टो देवता भवेत् । मर्त्यास्थमदेहेषु स्थितो भवति मर्त्यतास्य ॥

१, श्री गुरु अन्य साहिब, सारंग, महला ५, पृष्ठ १२०३

२. श्री गुरु प्रन्य साहिब, गउदी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २७८

३. कठोपनिषद्, अध्याय २, वरुली १, मंत्र १५.

४. पंचदशी, श्री विद्यारयय स्वामी, नाटक दीप प्रकरणम्, रखोक २

श्रधीत् विष्णु श्रादि उत्तम देहों में प्रविष्ट हुश्रा परमातमा देवता हो जाता श्रीर मनुष्य श्रादि के श्रधम देहों के स्थित हुश्रा मत्यभाव को प्राप्त होता है। तात्पर्य यह है कि उत्तम श्रधम भाव, स्वाभाविक नहीं है, किन्तु शरीर रूप उपाधि मेद से हैं।

सनुष्य योान की श्रेष्ठता— मनुष्य इस लोक की जीव सृष्टि का सबसे श्राधक चेतनशील प्राणी है। परमात्मा की विशिष्ट चेतनता उसमें उत्कृष्ट रूप में पार्या जाती है। गुरुश्रों की द्राष्ट में मनुष्य-योनि सर्वोत्कृष्ट योनि है। यह योनि श्रत्यनत दुर्लभ है—

माण्यु जनसु गुरसुखि पाइआ? ।।१।।१।।३।। मनुष्य योनि की प्राप्त बड़े भाग्य का फल है। अनेक जन्मों के पुरयों के फल स्वरूप मानव-तन की प्राप्ति होती है।

बढे भाग इहु सरीर पाईखा? ॥५॥७॥२१॥ अनेक जन्मों में अमग्र करते करते, तब कहीं मनुष्य का चोला प्राप्त होता है—

फिरत फिरत बहु जुग हारिश्रो मानस देह लही ।।२॥२२२॥ मानव-योनि बार-बार नहीं प्राप्त होती है। इसलिए गुरुश्रों ने स्थान स्थान पर कहा है कि मानव-शरीर को प्राप्ति होने पर मनुष्य को मुक्ति-प्राप्ति का प्रयास अवश्य करना चाहिए—

मानस देह बहुरि नहि पावहि कछु उपाउ मुकति का करुरे । भई परापित मानुख देहरिया । गोविन्द मिलण की इह तेरी बरीया ॥ श्रविर काज तरे विते न काम । मिलु साथ संगति भजु केवल नाम ॥५ १॥२६॥

चौरासी लाख योनियों में मनुष्य योनि का इसलिए सर्वोपरि महत्व है कि यह योनि मुक्ति-प्राप्त की संही है। जो अभागा इस सीही से फिसल

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सुही, महला १, काफ्री, पृष्ठ ७५१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०६५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरिंड, महला ६, प्रष्ठ ६३१

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी, महला ६, पृष्ठ २२०

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, आसा, महला ५, 'एष्ठ ३७८

जाता है, वह फिर श्रावागमन के चक्कर में पड़ कर निरन्तर दु:ख भोगता है।

लख चडरासीह जोनि सबाई | माणस कड प्रभु दई विडिम्नाई ॥ इस पड़दी ते जो नस चूकै सो म्राइ जाइ दुखु पाइदा ॥ मनुष्य योनि की सर्वोत्कृष्टता को ध्यान में रखते हुए भी गुरु म्राजुँन देव ने कहा है, ''म्रान्य योनियाँ, मनुष्य योनि की पनिहारिने हैं। इस भूमणडल पर मनुष्य योनि का ही प्रभुत्व है।

अवर जोनि तेरी पनिहारी।

इसु घरती महि तेरी सिकदारी ॥ 28 ॥ १२ ॥

मनुष्य जीवन की विविध अवस्थाएँ — गुरु नानक देव ने मानव-जीवन को विभिन्न अवस्थाओं में विभाजित करके यह बतलाया है कि किस प्रकार उसकी सारी आयु व्यर्थ ही बीत जाती है। इस विभाजन को निम्नलिखित ढंग से रखा जा सकता है—

(१) गर्भावस्था ।

(२) बाल्यावस्था ।

(३) यीवनावस्था।

(४) वृद्धावस्था का प्रारम्भ ।

(५) ऋत्यन्त वृद्धावस्था ।

(६) मरणावस्था।

१, गर्भावस्था—मनुष्य परमात्मा के हुकम से गर्भ में आता है। गर्भावस्था के कध्टों का अनुभव करके, वह अनेक प्रकार के उद्दे तप करता है और परमात्मा से प्रार्थना करता है कि उसे गर्भ के कध्टों से मुक्त करें।

पहिले पहरे रेखि के वयाजारिका पिया हुकमि पड्चा गरभासि । उरध तपु अतरि करे मित्रा खसम सेती अरदासि ॥ १॥ १॥

२, बाल्यावस्था—मनुष्य अपनी बाल्यावस्था में गर्म के तपों को विस्मृत हो जाता है। लोग उसे हाथों हाथ इस प्रकार नचाते रहते हैं, जैसे यशोदा के घर में कृष्ण नचाए जाते थे। माता बड़े प्रेम भाव से कहती है "यह मेरा पुत्र है।" परन्तु ऐ मूर्ख, चेतो, तुम्हारा कोई नहीं है और अन्त में तुम्हारा कोई भी साथ नहीं देगा—

१.श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला ५, पृष्ठ १०७५

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, आसा महला ५, एष्ट ३७४

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एष्ठ ७४

दुजै पहरे रेंगि के वणजारिया मित्रा विसरि गङ्ग्रा धिन्नानु । हथो हथि नचाईऐ वएजारिया मित्रा जिउ जसुधा घरि कानु ॥ हथो हथि नचाइऐ प्राशी मात कहै, सुत मेरा। चेति अचेत मृत मन मेरे अंति नहीं कछ तैरा । ।।२॥१॥

३ यौवनावस्था-यौवनावस्था में मनुष्य कामिनी और काञ्चन का शिकार होता है और परमात्मा को एक दम भूल जाता है। ऐसी अवस्था में भला बंधन-निवृत्ति कैसे हो सकती है ? वह माया में अनुरक्त पर-मात्मा के नाम का स्मरण नहीं करता। धन में अनुरक्त और यौवन में मत्त होकर जन्म व्यथं ही गँवा देता है। न तो वह कोई धार्मिक आचरण करता है और न शुभ कर्म ही-

तीज पहरे रें शि के वराजारिया मित्रा धन जोबन सिउ चितु । हरि का नामु न चेतही वर्णजारिज्ञा मित्रा बंधा छुटहि जितु ॥ हरि का नामु न चेतै प्राणी विकल भइश्रा संगि माइश्रा। धन सिंउ रता जोबनि मता अहिला जनम् गवाहुआ । धरम सेती वापार न कीतो करम न कीतो मित । कहु नानक तीजै पहरै प्राणी धन जोवन सिउ चितुर ॥३॥१॥

४. वृद्धावस्था का प्रारम्भ-वृद्धावस्था के प्रारम्भ में वाल हंसो के समान श्वेत होने लगते हैं। जवानी दिनों-दिन कम होती जाती है। वदावस्था बढ़ती जाती हैं श्रीर श्रायु द्वीय होने लगती है।..... बद्धि नष्ट हो जाती है, चतुराई मां चली जाती है और अपने किए गए श्रवगुर्शों के प्रति पछतावा होने लगता है-

> तीज पहरे रें णि के वणजारिया मित्रा सरि हंस उलयहे आह । जोबनु घटै जरूमा जिसी वसजारिमा मित्रा मांव घटै दिनु जाइ।

बुद्धि बिसरजी गई सिम्राणप करि श्रवगत पञ्चताइ<sup>3</sup> ॥२॥२॥ थ. अत्यन्त वृद्धावस्था-ग्रत्यन्त वृद्धावस्था में शरीर एकदम से चीस हो जाता है। आँखों से अन्धा हो जाता है और कुछ भी दिखायी नहीं

१- श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, एष्ठ ७५

२ श्री गरु प्रंथ साहिब, सिरी राग्, महला १, पुण्ट ७५

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ ७५-७६

पड़ता। कानों से कोई वचन भी नहीं सुनता। जिह्वा में भी रस-प्रहण करने की शक्ति चीण हो जाती है। सारे पराक्रम श्रीर बल की समाप्ति हो जाती है। श्रन्त:करण में कोई सात्विक गुण नहीं रह जाता है। श्रतएव सुख की प्राप्ति भला कैसे हो सकती है? इस प्रकार मनमुख का श्राना-जाना निरन्तर बना रहता है—

श्रंतिम श्रवस्था में मृत्यु उसी माँति श्राकर शरीर को कच्ट देती है, जिस माँति खेती काटने वाले, पकी हुई कृषि को काट कर समाप्त कर देते हैं। जब यमदूत पकड़ कर चल देते हैं, तो कोई भी संगी-साथी साथ नहीं देता। सूठा बदन उसके चारों श्रोर होता है श्रीर च्चण मात्र में वह शरीर पराया हो जाता है। (जिससे घर से बाहर निकाल दिया जाता है)

चउथै पहरे रेखि के विश्व जिल्लारिया मित्रा, लावी आइया खेतु। जा जिम पकिंद चलाइया मित्रा, किसै न मिलिया भेतु॥ भेतु चेतु हरि किसै न मिलियो जा जिम पकिंद चलाइया। सूठा रुदन होत्रा दोत्राले खिन मिह भइया पराइया ॥॥॥॥ गुरु नानक देव ने एक स्थल पर सारी श्रायु का निचोड़ निम्न-

लिखित ढंग से रखा है :--

"मनुष्य की दस वर्ष तक तो बाल्यावस्था रहती है। बीस वर्ष तक पहुँचते-पहुँचते रमण की अवस्था आ पहुँचती है। तीस वर्ष तक सीन्दर्य अपनी चरम-धीमा को पहुँच जाता है। चालीस वर्ष तक प्रौढ़ावस्था आ जाती है और पचास वर्ष तक पहुँचते-पहुँचते पैर खिसकने लगते हैं। तात्पर्य यह कि

१. श्री गुरु अंथ साहिब, सिरी रागु पहरे, महला १, पृष्ट ७६

२. श्री गुरु श्रंथ साहिब, सिरी रागु पहरे, महला १, पृष्ठ ७६

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, सिरी रागु पहरे, महला १, पृष्ठ ७५

शक्ति कम होने लगती है और साठ वर्ष पहुँचते-पहुँचते वृद्धावस्था आ जाती है। सत्तर वर्ष तक मतिहीन अथवा जह हो जाता है। अस्सी वर्ष में व्यव-हार के योग्य नहीं रह जाता। नव्बे वर्ष में वह मसनद का सहारा ले लेता है और सर्वथा शक्तिहीन हो जाने के कारण, कोई वस्तु जानता नहीं। नानक का विचार है कि मैंने खोजा, दूँदा और देखा, तब इस निष्कर्ष पर पहुँचा कि जगत् धुएँ के समान नश्वर है—

दस बालतिण, बीस रविण, तीसा का सुन्दर कहावै।

वंदोलिसु दूँदिमु हिटु, मैं नानक जग भूए का धवलहरे ।।

सनुष्य की प्रकृति में परमात्मा के वियोग और मिलन के उपादान

—मनुष्य में जड़ और चेतन तत्वों का अपूर्व मिश्रण है। जड़तत्व
वे हैं, जो उसे अज्ञानात्वकार में बाँचे रहते हैं और चेतन तत्व वे हैं जो उसके
मोच्च के कारण होते हैं। गुरु नानक देव ने एक रूपक द्वारा इन दोनों
वृश्यों की तुलनात्मक विवेचना की है—एक तो कमल की वृश्चि है और
दूसरी है मेढक की। कमल और मेढक दोनों निर्मल जल में निवास करते हैं।
उस निर्मल जल में सिवार भी है। सिवार और कमल का अहर्निश साथ रहता
है, पर कमल सेवार के संगदोध से कभी प्रमावित नहीं होता। वह अपने
निर्लिप्त माव में ही रहता है। पर इसके विपरीत मेढक सेवार का ही भच्चण
करता है। उसकी तमोगुणी वृश्चि है, इससे तमोगुण का आश्य लेता है—

विमल ममारि बससि निरमल जल पदमनि जावल रे। पदमन जावल जल रस संगति, संग दोख नहीं रे॥१॥ दादर तु कबहि न जानीस रे।

भस्ति सिवालु बसंसि निरमल जल अंग्रुत न लखित रे ॥ २ १रहाउ॥ ४॥ मनुष्य का परमात्मा से वियोग और उसके कारण—गुरुओं ने मनमुखों और शाक्तों की दशा के निरूपण में आसुरी वृत्तिका उल्लेख किया है उनका यह निरूपण अनुभूतियों पर अवलिम्बत है। उसमें तत्कालीन पाखरडपूर्ण तथा आडम्बर-युक्त धार्मिक परम्पराओं का भी संकेत मिलता है। 'मनमुख' और 'साकत' के आंद्रभाव वाले कर्म ही परमात्मा के वियोग के कारण है।

१. श्री गुरुअंध साहिब, माम की वार, महला १, पृष्ठ १३८

२. श्री गुरु अंथ साहिब, मारू, महला १, पृष्ठ १६०

मनमुख और साकत-मनमुख व्यक्ति वे हैं जो ब्रहंकार-युक्त तथा मायासक मन के सहारे कर्म करने में प्रवृत्त रहते हैं। वास्तव में मन के दो रूप हैं-एक ता अहं कार-युक्त मन और दूसरा जीतिमंप मन । जी व्यक्ति जोतिमंप मन का सहारा ले कर कर्म करता है, वह मनमुख कदापि नहीं हैं। मनमुख व्यक्ति संसारिक मुखों को ही सर्वस्व समझता है। उसे स्वप्न में भी पारमार्थिक आनन्द के प्रति आकर्षण नहीं होता। उसे मायिक पदार्थों से वैराग्य भी नहीं उत्पन्न होता । उसे गृह के शुन्दों में न तो प्रेम होता है, न आकर्षण । जब प्रेम हो नहीं होता, तो समक्त की कौन कहे ? मनमुख की अवस्था का गुरु नानक देव ने इस प्रकार चित्रण किया है "मनमूख व्यक्ति जगत् के मायिक पदार्थों के भूठे प्रेम में मन अनुरक्त रखते हैं वे हरि-भक्तों से वाद-विवाद में रत रहते हैं। माया में रत रहते हैं ब्रार माधिक पदार्थों की प्राप्ति का बाट देखते रहते हैं। वे नाम नहीं खेते हैं और विष खा कर अर्थात् मायिक पदयों को भोग कर मरते है। वे गन्दी बातों में अनुरक्त रहते हैं। परम हितकारी गुरु के "सबद" में उनकी 'सुरति' नहीं लगती। ऐसे मनमुख व्यक्ति न तो परमात्मा के रंग में रँगते हैं और न उसके अलोकिक आनन्द का रसास्वादन करते हैं। परिसाम यह होता हैं कि वे अपनी प्रतिष्ठा नष्ट कर देते हैं। वे लोग साध-संगति में प्राप्त होने वाले सहजानंद का सुख नहीं भोगते। उनकी जिह्ना रत्ती मात्र रस परिम्नावित नहीं होती। मनमुख व्यक्ति श्रागा ही तन सममते हैं, अपना ही मन सममते हैं और अपना ही धन सममते हैं। उन्हें यह ज्ञान स्वप्न में भी नहीं होता कि तन, मन, धन सब परमात्मा के हैं। उन्हें परमात्म के दर की बिलकुल भी खबर नहीं रहती। इस प्रकार वे लोग अंधकार (अज्ञान) में आँख मँद कर चल देते हैं। उन्हें अपना वास्तविक घर (ग्रात्मस्वरूप घर) दिखायी नहां पढ़ता। ग्रंत में वे यमराज के घर बाँघे जाते हैं। उन्हें श्रीर नहीं प्राप्त होता श्रीर वे लोग अपने किए हुए कमीं का फल भोगते हैं। १३%

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब जग सिउ सूठ ग्रीति मनु बेधिया जन सिउ वादु रचाई जम दिर बाघा ठउर न पावै अपुना कीया कमाई ॥३॥३ सोरठि, महला १, पृष्ट ५३६

गुरु अमरदास जी ने मनमुख की तुलना दुहागिनी स्त्री से की है।
मनमुख के किए हुए कम इस प्रकार व्यर्थ और भूठे हैं, जैसे पितत्यका दुहागनी
स्त्री के सारे बनाव और शृङ्कार व्यर्थ हैं, उसके सारे बनाव और शृङ्कार
व्यर्थ हैं, क्योंकि वह पित से रहित हैं। इसी प्रकार मनमुख व्यक्ति भी
हैं। वह 'निगुरा' होने से 'निखसमा' हैं। उसके सारे अहं कार-युक्त धर्म व्यर्थ हैं। जिस प्रकार दुहागनी स्त्री, चाहे जितना बनाव शृंगार क्यों न करे, उसे परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती परमात्मा के न प्राप्त होने पर उसे दुःख ही दुःख प्राप्त होते रहते हैं—

मनसुखि करम कमावयो जिउ दोहागणि तिन सोगार । सेजै कंत न आवई नित-नित होइ खुआर ॥ पिर का महलु पावई ना दीसै वरु बारु १॥१॥१३॥४६॥

गुरु रामदास जी ने मनमुखों की रहनी इस प्रकार बतलायी है, "मनमुख प्राणी माया के मोह में सदैव सोता रहता है। अतः उसकी परमात्मा के नाम में न तो प्रतीति होती है, न रुचि, नाम के बिना जितने भी व्यवहार और धर्म हैं, वे सब भूठे हैं। इस प्रकार मनमुख व्यक्ति सदैव भूठे व्यवहारों से धन प्राप्ति करते हैं। ऐसे व्यक्ति भूठा ही संग्रह करते हैं और भूठा ही उनका अहार होता है। नाम के बिना जितने भी कारव्यवहार है सब भूठे हैं। विष रूप माया के कामों में मनमुख नष्ट होता है। जितने ही मायिक पदार्थ हैं, सब मिट्या हैं और नब्द हो जाने वाले हैं। मनमुख व्यक्ति के सारे कर्म, धर्म, शुचि, संयम, शुद्ध अंतःकरण से नहीं होते। कारण यह है कि उसके मन में निब्काम बुद्धि तो है नहीं। वह तो लोभ-विकार से मस्त हैं। इस प्रकार मनमुख के सारे किए हुए कर्म लेखे में नहीं आते हैं। इसी मनमुखी वृत्ति के कारण परमात्मा के स्थान पर जा कर उसे नब्द होना पड़ता है—

मनमुखि माइआ मोहु है नाम न लगै पिश्रास । कृद्ध कमावे कृद्ध संघरे कृदि कथै आहार । विस्तु माइका धन संचि मरहि अति होइ सभु हार ॥ करम धरम सुचि सजमु करहि संतरि लोभु विकार ।

१. श्री गुरु अन्य साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३१

नानक मन मुखि जिकमावै सु थाइ न पवै दरगह होइ खुवारे।।
गुरुश्रों के अनुसार "मनमुख" और "साकत" एक ही प्रतीत
होते हैं। 'साकत' और 'मनमुख' की रहनी और आचरण समान होते हैं।
'मनमुख' और 'साकत' नामकरण की हिंद से पृथक् पृथक् अवश्य प्रतीत
होते हैं, पर उनमें कोई अन्तर नहीं हैं। साकत पुरुष भी अहंकार-युक्त
और मायासक मन से कर्म करते हैं। इसीलिए वे भी मनमुख है। अतः दोनों
नामों में केवल नाम का मेद है, अर्थ का नहीं।

साकत भी "हउ" 'हउ" में ही समाप्त हो जाता है। वह मूर्ख और अज्ञानी हैं। वह तृषावंत के समान अहंभाव वाले कमों में तहप-तहप कर मर जाता है:—

हउ हउ करन बिहानीश्रा साकत सुगध श्रजान । इ डकि सुए जिउ तृखावंत नानक किरति कमान ॥ र

गुर अर्जु न देव ने साकत का चित्रण निम्नलिखित ढंग से किया है—"जो मनुष्य परमात्मा से खाने और पहनने को पाता है और उसकी कृतज्ञता को स्वीकार न करके मुकर जाता है, धर्मराज के दूत उसकी अवश्य प्रतीज्ञा करते हैं। जिस परमात्मा ने जीव और शरीर प्रदान किए हैं, उसी से कृतन्नी व्यक्ति विमुख हो जाते हैं। ऐसे कृतन्नी व्यक्ति करोड़ों जन्म (चौरासी लाख योनियों) में भ्रमण करते रहते हैं। 'साकतों' की सारी रीति इसी प्रकार की होती है। उनके सारे आचरण गुरुमुखता के विपरीत होते हैं। जिसने जीवन, प्राण, तन, मन की रचना की है, उसी परमात्मा को 'साकत' सुला देते हैं। साकत, काम, कोध, लोम, मोह के विकारों में प्रस्त बहुत सा कागज लिखकर अपना पंडित्य प्रदर्शित करना चाहते हैं, पर यह सब व्यर्थ है। इससे भवसागर से मुक्ति नहीं होती। भवसागर से मुक्ति तो आनन्द-सागर परमात्मा की महान् कृपा से ही मिल सकती है। 3"

१.श्री गुरु श्रंथ साहिब, महला ५, पृष्ट १४२३ २.श्री गुरु श्रंथ साहिब, बावन ग्रखरी, महला ५, पृष्ट २६० ३. खादा पैनदा मुकरि जाइ।

नानक उधरु कृपा सुख-सागर

श्री गुरु प्रन्य साहिब, महला ५, एष्ट २६०

इस प्रकार 'मनुमुख' अथवा साकत 'इउमै' और माया की आसक्ति के कारण परमात्मा से विखुड़ जाते हैं। परमात्मा के वियोग का मुख्य कारण मनुष्य की मनमुखता ही है। वह मछली और बन्दर की भाँति माया के कुसुम्भी रंग में उलका रहता है—

फाकिओ मीन कपिक की निआई तू उरिक रहिओ कुसंभाइले। भ मनुष्य अपनी सारी आयु माया और मोह में उलक्क कर नष्ट कर देता है। गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर कहा है—

> रे मुड़े त् होड़े रिस लपटाइश्रो। श्रंमृतु सिंग बसतु है तेरे विखिश्रा सिंउ उरक्साइश्रो<sup>९</sup>॥ १॥रहाउ॥१॥

श्रथांत् "श्ररे मूढ़, त् माया के तुच्छ रसो में लिपटा रह जाता है। तेरे साथ श्रमृत (परमात्मा) का निरन्तर वास है। किन्तु त् ऐसा मूढ़ है कि विषयों से उलका रहता है। विषयों में ही उलके रह जाने के कारण प्रेम रूपी श्रमृत का पान नहीं कर पाता, इससे सदैव दीन श्रीर मलीन बना रहता है।

मनुष्य में पाप-पुराय दोनों ही रहते हैं । सुष्टि में पाप-पुराय दोनों ही हैं । किन्तु दौत भाव के कारण अंधकार रहता है । अंहबुद्धि के त्याग से ही ज्ञान का प्रकाश होता है—

काइत्रा संदरि पाप पुंतु दुइ भाई दुहीं मिखि के सुसटि उपाई ॥४॥

चर ही माहि दूजे भाइ अनेरा । चानसु होवे छोड़े हउसे मेरा । ।।।।२७॥२७॥

मनुष्य में परमात्मा के मिलन के उपादान — मनुष्य यद्यपि प्रकाश स्त्रीर स्रवकार वृत्ति का स्त्रपूर्व सम्मिश्रण है, पर सिक्ख गुरुस्रों ने मनुष्य की श्राध्यात्मिक शक्ति जगाने के लिए स्थान-स्थान पर बड़े जोरदार शब्दों में

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, रागु गोंड, महला ५, पृष्ठ ८६२

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ५, पृष्ट १०१७

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ३, पृष्ठ १२६

कहा है कि यह शरीर अत्यन्त पवित्र है, क्योंकि इसमें परमात्मा का निवास-स्थान है। जब साधक को भली भाँति यह बोध हो जाता है कि जोतिमय घट-घट-व्यापी परमात्मा मेरे अत्यन्त निकट है, तो उसकी सारी पाप-वृत्तियाँ और अंहभाव दब जाते हैं। उसके अन्तर्गत अपूर्व सत्वगुण का प्रकाश जायत होता है। गुरुओं ने मनुष्य की इस वृत्ति को जगाने का स्तुत्य प्रयास किया है। इस दिशा में गुरुओं में अपूर्व आशावादिता लिखत होती है।

मनुष्य का शरीर परमात्मा का मन्दिर है—गुरुश्रों ने मनुष्य के शरीर को परमात्मा का मन्दिर माना है। वह शरीर परमात्मा का मन्दिर है श्रीर इसमें ज्ञान रूपी रज्ञ प्रकट होता है—

हरि मन्दरु पृहु सरीरु है गिञ्चानि स्तनि प्रगटु होह् १।।२॥१॥ तथा,

काइआ नगरु नगर गड़ अन्द्रि । साचा बासा पुरि गगनंद्रि ।।।।।।।।।१॥१३॥

गुरु तेग बहादुर जी मनुष्य-शरीर के श्रंतर्गत परमात्मा का निवास स्थान मानते हुए कहते हैं, "श्ररे साधक, बन में प्रभु की खोज करने क्यों जाते हो ? घट-घट ब्यापी निलिस परमात्मा सदैव तुम्हारे ही साथ रहता है। जिस प्रकार पुष्प की सुगन्ध पुष्प के साथ रहती हुई भी देखी नहीं जा सकती, किन्तु नासिका द्वारा उसकी श्रनुभृति प्राप्त की जा सकती है श्रीर जिस प्रकार दर्पण में परछाई श्रंतहित रहती है, उसी भाँति परमात्मा भी निरन्तर जीवों के साथ रहता है। श्रतः शरीर ही खोजों श्रीर उसी में परमात्मा की समीपता का श्रनुभव करों।

शरीर में अमृत का निवास है-अमृत तत्व वह हैं, जो कभी नष्ट नहीं होता। परमात्मा तत्व ही अमरण्धर्मा है, बाकी सारी वस्तुएँ

१. श्री गुरु अंध साहिब, प्रभाती, महला ३, पृष्ठ १३४६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिय-काहे रे वनि स्रोजन जाई।

तैसे ही हिर बसै निरन्ति घट ही खोजहु भाई ॥ धनासरी, महला ६, प्रष्ठ ६८४

नश्वर हैं। परमात्मा रूपी अमृत का पान करने से मरग्शील मनुष्य अमर हो जाता है—

मन रे थिरु रहु मतु कत जाही जीउ। बाहरि हुँइत बहुतु दुखु पावहि, घरि असृत घट माही जीउै।। रहाउ।।३।।

तथा, घट ही महि श्रंसृत भरपूरा है मनसुखा सादु न पाइश्रा। जिउ कसतूरी मिरग न जाणै, अमदा भरमि भुलाइश्रा ॥

इस शरीर में ही परमात्मा की ज्योति है—परमात्मा की ज्योति एक देशीय नहीं है। वह जड़ चेतन दोनों तत्वों में समान रूप से ज्याप्त है। जो इस परमात्म-ज्योति की अनुभूति कर लेता है, वह उससे मिल कर एकाकार हो जाता है, जिस प्रकार दीपक भी ज्योति सूर्य की ज्योति में विलीन हो जाती है, उसी प्रकार जीव के भीतर भी परमात्मा की रखी हुई ज्योति, परमात्मा से मिलकर एक हो जाती है,

काइआ महलु मंदर घर हरि का तिसु महि राखी जोति अपार ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ शारीर के अंतर्गत सब कुछ है— सारे विवेचन का तात्पर्य यह है कि शरीर के ही अंतर्गत सारी वस्तुएँ हैं। गुरु अमरदास जी ने एक पद में इसका वर्णन इस प्रकार किया है, ''इस काया के अंतर्गत खरड, मरडल, पाताल आदि सभी वस्तुएँ हैं। यहाँ तक कि इसी शरीर के अंतर्गत सारी सक्टि का जीवनदाता अर्थात् परमात्मा निवास करता है। वह परमात्मा इस शरीर के अंतर्गत रहता है, जो सक्टि के समस्त प्राणियों की रज्ञा करता है। काया गुरु द्वारा दिए गए नाम का जप करती है, वह अत्यन्त सुखी और सीमाग्यशालिनी है। इस काया के अंतर्गत उस परमात्मा का वास है, जो दिखायी पड़ता है। किन्तु गँवार मनमुख इस गहन रहस्य को न समक्त कर बाहर ढूँढने जाता है। सद्गुरु की सेवा से सदैव सुख की प्राप्ति होती है। सद्गुरु ही अलख परमात्मा का साज्ञात्कार कराता है। इस शरीर के भीवर शान-रूपी रक्त है और भक्ति रूपी भागडार है। नव खरड, पृथ्वी, हाट पट्ग, बाजार आदि सक्ट की दश्यमान वस्तुएँ इसी शरीर के

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरठि, महला १, पृष्ठ ५६८

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सोरिड, महला ३ पृष्ठ ६४४

३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मलार, महला १, पृष्ठ १२५६

भीतर हैं। गुरु के शब्द पर विचार करने से इसी शरीर के ख्रंतर्गत नाम रूनी नवनिधियों की प्राप्ति होती है।..... काया के भीतर ब्रह्मा, विष्णु, महेश हैं, जो ख्रकाल पुरुष की प्रथम सुध्ि हैं ख्रौर जिनसे संसार उत्पन्न होता है।

परन्तु कहीं इस नश्वर शरीर की ही सत्य मान कर विरोचन की

स्थिति न प्राप्त हो जाय, इससे नवम गुरु ने चेतावनी दी है-

साधो इह तनु मिथिया जानउ।

या भीतरि जो रामु बसतु है साचो ताहि पछानो ॥ २१॥ रहाउ॥ १॥ श्रयांत्, "ऐ साधो, इस पंचभौतिक शरीर को शाश्वत मत समको। यह तो नश्वर श्रीर अनित्य है, इससे मिध्या है। इस शरीर में श्रहंभाव मत रखो। बल्कि इसके भीतर जो घट-घट में रमण करने वाले राम हैं, उन्हें ही सत्य समको।"

अतः शरीर के सम्बन्ध में गुरु अमरदास जी की वासी का पूरा भाव लेना चाहिए। एकांगी अथ-प्रहस्स से चार्वाक् मत की पुष्टि हो सकती है.

जिससे अर्थ का अनर्थ हो सकता है।

मनुष्य और परमात्मा में अभिन्नता — मनुष्य श्रह्मज, शक्तिहीन श्रीर गुणहीन है। परन्तु जिस समय वह परमात्मा के भजन, चिन्तन में इतना निमन्न हो जाता है कि निपुटी (ज्ञाता, ज्ञेय, ज्ञान) श्रथवा (ध्याता, ध्येय तथा ध्यान) श्रथवा (श्राराधक, श्राराधना तथा श्राराध्यदेव) का भाव मिट जाता है, उस समय वह साज्ञात् परमात्मा का ही स्वरूप हो जाता है। ऐसे पुरुष श्रीर परमात्मा में कोई श्रन्तर नहीं रह जाता—

जिह घट सिमरनु राम को, सो नरु मुकता जानु । तिहि नरु हरि अंतरु नहीं, नानक सची मानु 3 ॥४३॥ गुरु अंगद देव का कथन है कि ईश्वर का साक्षात्कार करने वाला

काइश्रा श्रंदरि बहमा विसनु महेसा सभ श्रोपति जितु संसारा ॥ सुही, महला ३, एष्ट ७५४

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, काइश्रा सभु किछु बसै खरड मरडल पाताला

२. श्री गुरु ग्रंथ-साहिव, रागु वसंतु, हिडोजु, महला ६, एष्ट ११८६

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सलोक, महला ६, पृष्ठ १४२८

पुरुष अपने कुल को तार देता है। उसकी माता घन्य है कि उसने ऐसे पुत्र-रत्न को जन्म दिया है—

कुलु उघारे आपणा धंनु जठोदी माइआ ।॥

श्रतः ब्रह्मवेत्ता की दृष्टि में सारा जगत् सिव्दानन्द स्वरूप परमातमा हो जाता है। श्रसत्, जड़ श्रीर दुःख उसे प्रतीत नहीं होते। उसकी दृष्टि में हो त्रिपुटी भिट जाती है। उसकी दृष्टि में न तो कोई कम है, न कर्त्ता है। सारे कार्य, कार्या श्रीर क्रियाएँ उसकी दृष्टि में परमात्म-स्वरूप हैं। श्रतः ऐसे पुरुष श्रीर परमात्वा में कोई श्रन्तर नहीं है।

आत्मा

श्री गुरु अन्य साहिब, में श्रात्मा की श्रमरता का प्रतिपादन वेदान्त-अन्यों के समान किया गया है। गुरु श्रजु न देव कहते हैं—

"शरीर के नष्ट होने पर, भला आत्मा कैसे नष्ट हो सकती है। शरीर पंचभूतो से निर्मित है। शरीर के नष्ट हो जाने पर, उसके तत्व अपने तत्वों में मिल जाते हैं। उदाहरणार्थ शरीर के नष्ट होने पर उसका पवन तत्व अपने पवन तत्व में, आग्न तत्व अपने आग्न तत्व में तथा अग्न तत्व आग्न से मिल कर एक हो जाता है। मला रोने वाले की क्या टेक है शबह किसके मरने पर रोता है ?... ... ... इस शरीर में स्थित जो आत्मा है, वह न तो मरा है, न मरने योग्य है। वह अविनाशी होने के कारण नष्ट भी नहीं होता। इसलिए जो व्यक्ति शरीर को ही आत्मा जानते हैं, वे अम में हैं। शरार नश्वर है, अतः वह आत्मा नहीं हो सकती। जो शरीर से पृथक् आत्मा को जानता है, वह धन्य है। गुरु के अम चुकाने पर ही वास्तविक आत्म-तत्व की प्रतीत होती है। वास्तव में शरीर में स्थित आत्मा तो न कमी मरती है और न कभी आती जाती है।"

सिक्ख गुरुश्रों ने शरीर के मिथ्यात्व को स्थान-स्थान पर बतला कर स्थात्मा की पृथकता स्थीर स्थमरता सिद्ध करने की चेष्टा की है। गुरु स्थर्जुन देव ने शरीर की नश्वरता के सम्बन्ध में स्थपने विचार निम्नलिखित

१, श्री गुरु प्रथ साहिब, सलोक महला २, पृष्ठ १३६

२. श्री गुरु अंथ साहिब,-पवनै महि पवनु समाइत्रा।

ना कोई मरे न आवे जाइआ || रामकली, महला ५, पृष्ठ ८८५

ढंग से ब्यक्त किए हैं—"परमात्मा ने तुम्हारे शरीर का निर्माण किया है। इसे सत्य जानों कि यह अवश्य मिट्टी में मिल जायगी। ऐ गँवार, ऐ अचेत, शरीर के मूल को अर्थात् उसमें स्थित जो आत्मा है, उसे पहचानो। शरीर पर अभिमान करना व्यर्थ है। तुम इस संसार में केवल तीन सेर अन्न के मेहमान हो। अन्य वस्तुएँ तुम्हारे पास परमात्मा की ओर से अमानत के रूप में रखी गयी हैं। यह शरीर विष्टा, अस्थि तथा रक्त का सम्मिश्रण है। उन पर चमड़ा लपेटा हुआ है। इस अस्थि, रक्त और चमड़े की देरी पर तेरा अभिमान व्यर्थ है। इस शरीर में स्थित आत्मा अथवा परमात्मा को त् जानने का प्रयास करो। इसी के जानने से पवित्र हो सकते हो, नहीं तो सदैव अपवित्र बने रहोगे।"

गुरु अर्जुन देव ने आत्मा-स्वरूप को पूर्ण माना है। उसमें किसी भी प्रकार की न्यूनता नहीं है। आत्मा का ठीक ठीक बोध हो जाने पर सारी खोज, दौड़-घूप, चंचलता समाप्त हो जाती है, क्योंकि सारी वस्तुएँ उसी में स्थित हैं, उससे पृथक् कुछ भी नहीं हैं—

आपु गइत्रा ता आपहि । कृपा निधान की सरनी पए ।। जो चाहत सोई जब पाइआ । तब दूँडन कहा को जाइआ ।। असथिर भए बसे सुख आसन । गुरि प्रसादि नानक सुख वासन र ।।

आत्मोपलिध के साधन: शान की प्रति कथनी तात्र से नहीं हो सकती। शान का कथन लोहें के समान कठिन है। भगवत्क्रपा से ही आत्मोपलिध हो सकती है। अन्य सारी हिकमतें ( युक्तियाँ) व्यर्थ हैं। गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर आत्मोपलिध के साधनों का इस प्रकार उल्लेख किया है—

गुर सबद रिद श्रंतरि धारै । पंचजना सिउ संग निवारे ॥ दस इंद्री करि राखे वासि । ता कै श्रातमे होइ परगासु ॥ ऐसी दहता ता कै होइ । जा कउ दहश्रा महश्रा प्रभ सोइ ॥१॥रहाउ॥

९ श्री गुरु अंथ साहिब—पुतरी तेरी बिधि करि थाटी......

वितु वृक्ते तू सदा नापाक ॥४॥१४॥ श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३७४

२. श्री गुरु संघ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ठ २०२

साजनु दुसदु जा के एकै समाने । जेता बोलग्रु तेता गिश्राने ।
जेता सुनगा तेता नामु । जेता पेखन तेता धिश्रानु ॥२॥
सहजे जागग्रु सहजे सोइ । सहजे होता जाइ सु होइ ॥
सहजि वैरागु सहजे ही हसना । सहज चूप सहजे ही जरना ॥३॥३॥
उपर्युक्त वाग्यों को ध्थान में रखते हुए श्रात्मा-साद्मात्कार के क्रम
निम्नलिखित कहे जा सकते हैं—

- (१) गुरु के शब्द अथवा उपदेश को हृदय में धारण करना ।
- (२) काम, कोघ, लोभ,मोहादि को वश में करना।
- (३) पंच कर्मेन्द्रियों तथा ज्ञानेन्द्रियों को वश में करना।
- (४) परमात्मा की कृपा में पूर्ण विश्वास, ब्रास्था और निष्ठा रखना।
- (५) सज्जनों और दुष्टों के ख्रांतर्गत एक ही ख्रात्मा का दशैन करके उन्हें समान सममना।
- (६) विराट् परमात्मा को उपावना में लीन होना उदाहरसार्थ —
  - (अ) जितना बोलना, उसमें शानबुद्धि रखना।
  - (थ्रा) जो कुछ भी सुनना, उसे नाम समझना ।
  - (इ) जो कुछ देखना, उसे ध्यान सममना।
- (७) सहजावस्था में रहना—ग्रथीत् सहज भाव से सोना, जगना, ग्रौर जीवन-निर्वाह सम्बन्धी किया थों के करने में तथा उनकी सफलता ग्रौर ग्रसफलता की प्राप्ति में सहज बृत्ति रखना। इसी प्रकार सहज भाव का वैराग्य, सहज भाव का हँसना, सहज भाव का मीन ग्रौर सहज भाव का जप ग्रादि होना चाहिए।

उपर्युक्त साधनों के आत्मोपलब्धि हो सकती है।
आत्मोपलब्धि का आनन्द्—'जो पिएड में है, वही ब्रह्माएड में
है।'—जब इस प्रकार ब्रह्मात्मैक्य का अनुभव हो जाय, तब सारा मेद-भाव
नध्य हो जाता है। सारी त्रिपुटी—जाता, ज्ञेय, ज्ञान—की वृत्ति समाप्त हो
हो जाती हैं। इसी स्थिति में साधनों का खंहभाव भी नध्य हो कर आराध्य
देव का स्वरूप हो जाता है उसका सारा 'मैंपन' भी आराध्य देव हो जाता
है। इस स्थिति में खंहभाव का रोग तथा उसके उपचार की औषधियाँ
(साधनाएँ) मिट कर एक हो जाती हैं—

नानक परखे आप कड, ता पारख जाण । रोगु दारू दोवे बुके, ता बैंदु सुजाछु ।। गुरु ऐसा सुजान वैदा है कि 'इउमें' रोग और उसकी औषधियाँ एक

साथ मेट देता हैं।
श्री गुरु ग्रंथ साहिब, में श्रात्मा की प्राप्ति करने वाले पुरुष की दशा
का उत्कृष्ट चित्रण किया गया है। इस पर विचार करने से सहजानन्द श्रथवा श्रात्मानन्द की प्रवल हिलोरें हृदय में उठने लगती हैं— भह्श्रो प्रगास सरब उजीश्रारा गुर गिश्रास मनिप प्रगटाइश्रो। श्रंमृत नाम शिश्रो मन त्रितिश्रा श्रनभै ठहराइश्रो।

एक दूसरे स्थल पर भी वर्णन प्राप्त होता है—

श्रमाविस श्रातम सुली भए संतोख दीशा गुरदेव ।

मनु तनु सीतलु सांति सहज लागा प्रभ की सेव ।।

दूरे बंधन बहु विकार सफल पूरन ताके काम ।

दुरमित मिटी हउमें छुटी सिमरत हिर को नाम ।।

सरिन गही पारबहम की मिटिशा श्रावागमन ।

श्रापि तरिश्रा कुटुंब सिउ गुण गुबिन्द प्रभ रवन ।।

हिर की टहल कमावणी जपीए प्रभ का नासु ।

गुरु पूरे ते पाइश्रा नानक दुल विस्नासु ।।

सारांश यह है कि श्रात्मापलिंव का श्रानन्द वर्णनातीत है ।

१. श्री गुरु प्रंथ साहिय, माम की बार, महला २, पृष्ठ १४८

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी, महला ५, पृष्ठ २०६

३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, थिती गउड़ी, महला ५, पृष्ठ ३००

"मन्यते अनेन इति मन ?'—अर्थात् जिसके द्वारा मनन करने का कार्य सम्पादित हो, वह मन है। भारतीय धार्मिक अन्धों में मन के ऊपर बहुत कुछ कहा गया है। यह मानव शरीर का अत्यंत स्क्ष्म अंश है। यह वह अहश्य शक्ति है जिसके द्वारा संकल्प-विकल्प होता है। मन के आठ गुण है—संख्या, परिणाम, पृथकत्व; संयोग, वियोग, परत्व, अपरत्व एवं संस्कार। मन में ज्ञान और कर्म दोनों ही अंशों का समावेश है। वेदान्त-शास्त्र में यह अन्तःकरण चतुष्टय (मन, बुद्धि, चित्त एवं आहंकार) का एक अंग माना गया है। योगशास्त्र में मन ही को चित्त की उपाधि प्रदान की गई है। बौद्ध एवं जैन धर्मों के अन्तर्गत मन को धष्ठ इन्द्रिय की उपाधि प्राप्त है। मन मानव शरीरस्थ महान् शक्ति है। मन में अनन्त सर्जना शक्ति है। पुराणों के अनुसार अद्धा की उत्पत्ति मन से और अहा। के मन से संसार की रचना हुई। इस प्रकार सृष्टि का मूल कारण मन है १।"

तैत्तिरीयोपनिषद् में भृगु वल्ली के द्वितीय अनुवाक से लेकर पष्ठ अनुवाक तक, अन्न नहा, प्राण-नहा, मन-न्नहा, विज्ञान-नहा और आनन्द-नहा का कथन किया गया है। इन्हीं के आधार पर वेदान्त-अन्थों में अन्नमय कोश, प्राणमय कोश, मनोमय कोश, विज्ञानमय कोश तथा आनन्दमय कोश की कल्पना की गयी है। वास्तव में मनोमय कोश सबसे व्यापक, हद और बन्धन का हेतु है।

कठोपनिषद् में भी मन की प्रवलता की श्रोर संकेत किया गया है— श्रात्मनं रिधन विद्धि शरीरं रथमेव तु। बुद्धिं तु सारिधं विद्धि मन: प्रग्रहमेव चर्।।

इसका तात्पर्य यह कि उस आतमा को (कर्मफल भोगने वाले संसार को रथी) रय का स्वामी, जान और शरीर को तो एक ही समझ, क्योंकि शरीर रूपी के रथ में बँघे हुए अश्वरूप इंद्रियगण से खींचा जाता है। निश्चय

१. सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीन्नित, पृष्ठ २१६

२. कठोपनिषद् अध्याय १, वल्ली ३, मंत्र ३

करना जिसका लज्ञ्या है, उस बुद्धि को सारथी जान । संकल्प-विकल्पादि रूप मन को प्रश्रह (लगाम) समक्त, क्योंकि जिस प्रकार घोड़े लगाम से नियन्त्रित होकर चलते हैं, उसी प्रकार श्रोत्रादि इन्द्रियाँ मन से नियन्त्रित होकर ही अपने विषयों में प्रवृत्त होती हैं।

श्री मद्भगवद्गीता के छठे अध्याय के ३४ वें श्लोक में अर्जुन द्वारा मन की चंचलता का स्वरूप इस प्रकार बताया गया है। अर्जुन भगवान् श्रीकृष्ण से कहते हैं—

> चंचलं हि मनः कृष प्रमाथि बलवद् इड्म् । तस्याहं निग्नहं मन्ये वायोरिव सुदुष्करम् ।।

अर्थात् हे श्रीकृष्ण जी, यह मन बड़े चंचल और प्रमथन स्वभाव वाला है तथा बड़ा हद और बलवान है। अतएव उसकी वश में करना वासु की भाँति अति दुष्कर मानता हूँ।

योग-वाशिष्ट में भी मन का स्वरूप श्रत्यन्त व्यापक माना गया हैं। बुद्धि, मन, चित्त, श्रद्धंकार, कर्म, कल्पना, स्मृति, वासना, श्रविधा, मल, माया, प्रकात, जीव, प्रयष्टक (श्रयांत् मन, बुद्धि, श्रद्धकार तथा पंच ज्ञानेन्द्रियाँ) श्रातिवाद्दिक शरीर, श्रयांत् स्कम शरीर का जो श्रत्यन्त दूर तक श्रासानो से चला जाता है। इन्द्रिय, देह, ब्रह्मा, विराट, सनातन, नारायण ईश, प्रजापित श्रादि सब मन के स्वरूप माने गए हैंर।

भक्तिकाल के सभी प्रसिद्ध किवयों ने मन को डाँटने, फटकराने, तथा फुसलाने और पुचकारन की चेष्टा की है। कबीरदास, दादू, तुलसीदास, तथा स्रदास सभी में यह प्रवृत्ति अञ्छी मात्रा में पायी जाती है।

गुरु नानक देव ने भी मन की विशद विवेचना की है। उनकी परम्परा एवं विचारधारा का अनुसरण अन्य गुरुआ ने भी किया है। श्री गुरु अंथ साहिब में मन के ऊपर अनेक पद पाये जाते हैं। इससे यह सिद्ध होता हैं कि सिक्ख-गुरुओं ने मन के स्वरूप, इसकी प्रबलता, मनोमारण की विधि आदि को भली भाँति समका था। अब सिक्ख-गुरुओं के अनुसार विश्वित मन पर विचार किया जायगा।

१ श्रीमद् भगवद्गीता, अध्याय ६, रलोक ३४

२. दी फिलासकी ऑक्र द योगवाशीष्ट : भीखनलात आत्रेय,

मन का स्वरूप

मन की उत्पत्ति और इसके रूप—ग्रादि गुरु नानक देव ने मन की उत्पत्ति पंच तत्त्वों — ग्राकाश, पवन, श्रिम, जल तथा पृथ्वी से मानी है। इसकी उपमा शाकों से दो गयी है। यह बड़ा ही लोभी श्रीर मूढ़ है—

इहु मनु करमा इहु मन धरमा।
इहु मनु पंच ततु से जनमा।
साकत लोभी इहु मनु मृदा १॥६॥॥॥
गुरुशों के अनुसार मन के दो रूप हैं—

(१) इसका जोतिर्मय, प्रकाशमय श्रयवा शुद्ध-स्वरूप । (२) श्रहंकारमय स्वरूप-माया से श्राच्छादित मन ।

उयोतिर्मय मन—ज्योतिर्मय वह मन है, जिसके द्वारा अपना मूल, आदि उत्पत्ति स्थान पहचाना जाता है। इस मन को सदैव यह बोध रहता है कि परब्रह्म परमात्मा मेरे साथ है। इस मन के द्वारा अपना सञ्चा उत्पत्ति-स्थान, अर्थात् परमात्म-स्वरूप पहचानने से परमात्मा रूपी पति जाना जाता है और जीवन-मरण का वास्तिविक रहस्य ज्ञात होता है। गुरू कृपा से एक परमात्मा का बोध होता है और द्वेत भाव का नाश हो जाता है अर्थात् सब कुछ परमात्मा माभ रह जाता है। इसी ज्योतिर्मय मन अपवा विशुद्ध मन से अहंकारी मन का अहंकार मिटता है, जिससे उसे शान्ति प्राप्त होती है। इससे आनन्द की बधाई बजने लगती है और पुरुष मान्य हो जाता है

गुढ नानक देव का कथन है कि इसी ज्योतिर्मय मन में आध्यात्मिक धन निहित है। इसमें परमात्मा के नाम के माणिक, रज़, हीरा आदि अन्तर्कित हैं—

मन महि माण्कु लालु नामु रतनु पदारथु हीरु<sup>3</sup> ॥४॥२१॥

मित सांति आई बजी बघाई तां होका परवाण ॥२॥७॥५॥२॥७॥ आसा, महला ३, पृष्ठ ४४१

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिव, जासा, महला १, ज्ञसटपदीचा, पृष्ट ४१५

२ श्री गुरु प्रंथ साहिव, मन तूं जोति सरूपु है आपणा मूलु पङ्गासु ।

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २२

मन १८६

गुर श्रमरदास जी का कथन है कि ऐ ज्योतिर्मय मन, तेरे श्रन्तर्गत परमात्मा के घन का श्रद्भुत खजाना श्रंतर्हित है। उस खजाने को त् बाहर मत दूँद, वह तुम्हीं से प्राप्त होगा।

मन मेरिश्रा श्रंतरि तेरैं निधानु है बाहरि बसतु न भालि ।।।।।।।।।

गुर अर्जुन देव ने ज्योतिर्मय अथवा विशुद्ध मन की महत्ता निम्नि लिखित दंग से व्यंजित की है, "अगम परमात्मा के स्वरूप का ज्योतिर्मय मन में हो स्थान है। गुरु की महती अनुकम्पा से कोई विरला ही इस तत्व को जान सकता है। उस ज्योतिर्मय मन में सहजावस्था के परम आनन्द के अमृत कुराड भरे पड़े हैं। जिसे इन अमृत-कुराड की प्राप्ति होती है, वही इनका रसास्वादन कर सकता है—

श्रगम रूप का मन महि थाना । गुर प्रसादि किनै विरलै जाना ॥१॥ सहज कथा के श्रंमृत कुंटा । जिसहि परापति तिसु लै भुंचा १॥रहाउ॥ ॥३५॥१०॥।

गुरु श्रर्जुन देव ने एक आध्यात्मिक रूपक द्वारा ज्योतिर्मय मन की विशद विवेचना की है —

मन मंदर ततु, साजी बारि । इस ही मधे वसतु अपार ॥ इसहि भीतरि सुनिश्चत साहु । कवनु वापारी जा का ऊहा विसाहु ॥१॥ नाम रतन को को विउहारी । असूत मोचन करें आहारी ३॥१॥ रहाउ॥१६॥८५

श्चर्यात् ज्योतिसंय मन रूपी महल के चारों श्चोर शरीर की चहार-दीवारी बनी हुई है। इस महल में परमात्मा रूपी धन की श्चर्माएत वस्तुएँ संग्रहीत हैं। उसी महल के भीतर उन वस्तुश्चों का साहु (परमात्मा) बैठा हुआ है। ऐसा कौन सा ज्यापारी है, जिसका वह साहु (परमात्मा) विश्वास कर सक्त्मा ! नाम रूपी रक्न का जो ज्यापार करने वाला है, वही शरीर की विषय रूपी चहारदीवारी को लाँधकर, ज्योतिसंय मन रूपी महल में प्रविष्ट हो कर परमात्मा रूपी साहु का साह्यास्वार कर सक्त्मा। वहाँ पहुँचने पर

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, वडहंसु, महला ३, पृष्ठ ५६६.

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिव, गउदी, महला ५, प्रष्ठ १८६

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदीगुश्रारेरी, महला ५, पृष्ठ १८०-८ १

उसे अमृतकपी भोजन खाने को मिलेगा, जिससे उसकी तुन्छि, पुष्टि और जुधा-निवृत्ति होगी। वह उस साहु के साथ सदैव के लिए हो जायगा।

अहंकार युक्त मन — मन का दूसरा स्वरूप मोहिनी माया से मोहित तथा ऋहंकार से भरा हुआ है। इससे वह बार-बार ऋनेक योनियों में भ्रमण करता किरता है। अंत में ऐसे ऋहंकार-युक्त मन को पछताना पड़ता है। यह मन ऋहंकार और तृष्णा के भयानक रोग में फँस कर (मनुष्य के ऋमूल्य) जन्म को व्यर्थ ही नष्ट कर देता है? —

माया सक्त मन अथवा विषयासक मन अत्यन्त प्रवल है। अनेक उपाय करने पर भी यह अपने स्वभाव को नहीं त्यागता। ऐसा मन देंत भाव से अनेक दुःखों को लाता है और जीव को नाना भाँति के कष्ट देता है—

इहु मनुष्रा श्रति सबल है, छुड़ै न कितै उपाइ॥
तूष भाइ दुखु लाइया, बहुती देइ सजाइ ।।।।।१८॥५१॥
इसका रवभाव अत्यंत चंचल है। यह बहुरंगी है और दशों दिशाओं
में घूम-घूम कर टक्कर मारता फिरता है। सदैव अनेक आशाओं का ही
चिन्तन,करता है। इसमें सदैव तृष्णा बनी रहती है।

मनु दह दिसि चिल चिल भरिमश्रा मनमुख भरिम भुलाइश्रा।
नित श्रासा मनि चितवे मन तृसना भुख लगाइश्रा । १॥१॥५॥।
दसों दिशाश्रों में दौड़ने के कारण वह सदैव चंचल बना रहता है।
एक च्रण भर के लिए स्थिर नहीं होता। तब, भला ऐसा चंचल मन
परमात्मा के गुणगान में कैसे श्रानुरक्त हो सकता है ?

इहु कहै नानक मन त्रं गारिब श्रटिश्रा गारिब लिदश्रा जावहे। ॥६॥२॥७॥५॥२॥७॥

व्यासा, महला ३, एव्ड ४४१

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रंथ साहिब, —मन तुं गारिब श्रदिश्रा गारिब लिदिश्रा जाहि।

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, एष्ठ ३३ ३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सुरी, महला ४, एष्ठ ७७६

मन्त्रा दह दिसि धावदा खोहु कैसे हिर गुण गावै ॥१॥२॥ यह श्रपनी चंचलता के ही कारण कभी आकाश की धैर करता है, तो कभी पाताल की—

इहु मन्त्रा खिनु उभ पड्याली भरमदा २॥५॥२॥६॥

गुढ ने निम्नलिखित रूपक द्वारा मन की चंचलता इस भाँति व्यक्त की है, "शरीर रूपी नगर में एक बालक बसता है। यह बालक मन को छोड़ कर श्रीर कोई दूसरा नहीं हैं। जिस प्रकार बालक का स्वभाव श्रात्यंत चंचल है, उसी प्रकार मन का स्वभाव भी है। वे दोनों ही एक इंग के लिए भी शान्त नहीं रह सकते। इस बालक को वश में करने के लिए श्रानेक उपायों का श्रासरा लिया गया है, किन्तु सब व्यर्थ सिद्ध हुए। मन रूपी बालक शरीर रूपी नगर के श्राकर्षण पर मुग्ध होकर बार-बार इसी में अमस करता है श्रर्थात् मन शरीर के भोगों में रमता है। यह भोगों से विमुक्त कदापि नहीं होता—

काइम्रा नगरि इकु बालकु बसिम्रा खिनु पलु विरु न रहाई । म्रानिक उपाय जतन करि थाके बारंबार भरमाई । १॥१॥१॥

यह मन हाथी, शाक्त और अत्यन्त दीवाना है। माया के वनखरड में मोहित तथा हैरान होकर फिरता रहता है और काल के द्वारा इधर-उधर प्रेरित किया जाता रहा है —

> मनु मैगलु साकतु देवाना । वनखंडि माइत्रा मोहि हैराना । इत उत जाहि काल के वापे<sup>४</sup> ॥१॥८॥

गुरु नानक देव ने इसकी चंचलता की समानता वायु की चंचलता से इस प्रकार की है—

मन्त्रा पडण विंद् सुखवासी नामि वसै सुख भाई । ॥३॥१॥

१ श्री गुरु प्रय साहिब, वउहंसु, महला ३, पृष्ठ ५६५

२ श्री गुरु प्रंय साहिब, श्रासा, महला ४, पृष्ठ ४४३

३ श्री गुरु मंय साहिब, वसंत हिंडोलु, महला ४, पृष्ठ ११३१

४ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु चासा, महला १, पृष्ठ ४१५

५ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरठि, महला १, पृष्ठ ६३४

श्रयांत् वायु की भाँति चंचल मन थोड़ी देर भी टिक सके, तो नाम में सुखी होकर बैठ सकता है।

गुरु अर्जन देव ने मन की उपमा तेली के बैल से दी है-धाइत्रो रे मन दह दिसि धाइत्रो । माइश्रा मगन सुत्रादि खोभि मोहिश्रो तिनि प्रभि श्रा भुलाइश्रो ॥ रहाउ ।।

धावत कड धावहि बहु भाती जिउ तेली बलदु अमाइस्रो ।।२॥१॥३॥ अर्थात, अरे यह मन माया के स्वाद में लुब्ध होकर दसों दिशाओं में दौड़ता रहता है। इसी कारण उसने प्रभु को भुला दिया है। यह मायिक पदायों के पीछे उसी भाँति चक्कर लगाता रहता है, जैसे तेली का बैल कोल्ह

के इर्द-गिर्द घमता रहता है।

गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर वहा है, "यह मन अनेक प्रकार के विषयों के भोगने से भी तुप्त नहीं होता। मन ऋत्यन्त भोग भोगने पर भी कभी तुप्त नहीं होता। माया के अनेक प्रकार के रंगों को देखकर भी यह शान्त नहीं होता । महर, मलूक और लान होकर अनेक भोग भोगता है; किन्तु फिर भी तृप्त नहीं होता । हे संत, हमें उस सुख का मार्ग बताओ जिससे तृष्णा बुक्त जाय श्रीर मन तृप्त हो जाय। यद्यपि मन ने वासु के समान तीव्रगामी घोड़ों की सवारी की, चोवा-चंदन लगाया, सेज पर सुन्दरियों के साथ रमण किया, नाट्यशाला की रंग स्थली के नटों के गानों को सुना, फिर भी उसे तृष्ति नहीं प्राप्त हुई, यह मन सभा के गलीचों से सजे हुए तस्त पर बैठा, सुन्दर उद्यानों के सभी प्रकार के मेवों का रसास्वादन किया, आखेट में रुचि दिखलायी तथा अन्य राजाओं की लीलाओं, अनेक प्रपंची श्रीर उद्यमों में प्रवृत्त हुआ, फिर भी उसे सुख नहीं प्राप्त हुआ।" ९

गुरु तेगबहादुर जी ने एक स्थल पर मन के स्वभाव और प्रवलता

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, टोडी, महला ५, पृष्ट ७१२

२. श्री गुरु प्रथ साहिव - बहुरंग माङ्ग्रा वहु विधि पेस्ती।

मन न सहेला परपंचु हीला ॥३॥१२॥८१॥ गउदी-गुआरेरी, महला, ५, पृष्ठ १७६

का इस प्रकार वर्णन किया है, "यह मन ऐसे हठीले स्वभाव का है कि इसे कितना ही समकाया जाय, पर यह एक भी सीख नहीं सुनता। चाहे इसे कितनी भी शिष्माएँ क्यों न दी जायँ, पर यह अपनी बुरी मित को नहीं छोड़ता। माया के मद में बाबरा होकर यह परमात्मा का गुणगान भी नहीं करता। अनेक प्रकार के प्रपंच रचकर जगत् को छलता है और अपना ही पेट भरता है। इसका स्वभाव श्वान की पूँछ के सहश है। श्वान की पूँछ चाहे जितनी ही सीधी क्यों न की जाय, पर वह टेढ़ी ही रहती है। इसी प्रकार मन को कितनी ही शिक्षा क्यों न दी जाय, पर वह करता अपने स्वभाव का ही है।"

सारांश यह कि मन माया के आश्चवों में सोता रहता है—
मनु सोइआ माइआ विसमादि।

मनोमारण का महत्व—यह बताया जा जुका है कि सिक्ख-गुरुशों ने मन की चंचलता और प्रबलता का विस्तार के साथ विवेचना किया है। नश्वर, अनित्य मायिक पदार्थों में जो सत्य शाश्वत भाव की कल्पना होती है, वह मन ही के कारण है। यह मन अत्यन्त प्रबल है, बिना इसके मारे आध्यात्मिक पथ में तिनक भी उन्नति नहीं होती। मन काम, क्रोध, लोभ, अहंकार, खोटी बुद्धि तथा दौतभाव के वशीभृत है। अतएव वह जब तक इनके वशीभृत है, तब तक आध्यात्मिक विकास में मनुष्य आगे नहीं बद्ध सकता—

ना मनु मरे न कारज होइ।

मनु बसि दूता दुरमित दोइ।

मनु मानै गुरते इकु होइ 3 ॥ १॥ १॥

वास्तव में "लिव" और "धातु" अर्थात् "श्रेयस्" और 'प्रेयस्

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब —यह मनु नैकु न कहिन्नो करें।

सुम्रान पृष्ठ जिउ होड़ न स्घो कहिश्रो न कान धरै ॥२॥ रागु देव गांधारी, महला ६, पृष्ठ ५३६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब-गउड़ी-गुआरे री, महला ५, पृष्ठ १८२

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब-गउदी-गुत्रारे री, महला १, पृष्ट २२२

दो पृथक् पृथक् मार्ग हैं। लिव (श्रेयस्) का तात्पर्य भगवद्भक्ति ग्रीर 'परमात्म-प्रेम'' से है तथा धातु (प्रेयस्) का तात्पर्य ऐहिक मुख-प्राप्ति है। साधारण मनुष्य का मन ऐहिक विषयों के हर्द-गिर्द चककर लगाता रहता है ग्रीर कामिनी कांचन के प्रवल ग्राकर्षण को त्याग नहीं सकता। श्रेष्ठ साधक 'लिव' ग्रीर 'धातु' में से, 'धातु' का त्याग कर 'लिव' का वरण करता है। लिव-प्राप्ति की उत्कट इच्छा से वह परमात्मा के 'हुकम' के ग्रनुकार कमों में प्रवृत्त होता है। सच्चा साधक 'सबद' में कसौटी लगा कर मन को मारता है। यदि स्क्ष्म दृष्टि से देखा जाय, तो विदित होगा कि सारा मगड़ा मन ही में है। मन ही बन्बन ग्रीर दु:ख का हेतु है। पर जोतिर्भय मन से ही ग्रहंकार युक्त की निवृत्ति होती है। ग्रंत में सारे मगड़ों की निवृत्ति होने पर ग्रहंकार युक्त की निवृत्ति होती है। ग्रंत में सारे मगड़ों की निवृत्ति होने पर ग्रहंकार युक्त की श्रम्तवान से जो भी इच्छा होती है, वह पूरी होती है। मन को छोड़ कर जो ग्रन्य के साथ संघर्ष करते हैं, वह सब व्यर्थ है। इससे सारा जीवन नष्ट हो जाता है। '

श्रादि गुरु नानक देव ने इसी से मनोमारण का संकेत अपने सिक्खों को दिया है-

"इस मन को मार कर परमात्मा से मिलो । उनके मिलने से फिर कभी दु:ख न होगा।"

नानक इहु मनु मारि मिलु भी, फिरि दुखु न होइ नापा१८।। श्रतः जब तक मन नहीं मरता, माया नहीं मरती। मन के मरने से बह बूढ़ो हो जाती है और उसका सारा आकर्षण समाप्त हो जाता है।

ना मनु मरे न माइचा मरे 3॥१॥१॥

मनोमारण की विधियाँ—मनोमारण इस से कदापि नहीं होता। इठ से कोई मन को उच्छृञ्जलताओं से नहीं छुड़ा सकता। इस सिझान्त को

१. श्री गुरु अंथ साहिब-लिब, धातु दुई राह है हुकमी कार कमाइ।

विणु मन, जि होरी नालि लुक्कणा जासी जनसु गवाइ ॥ सिरी रागु की वार, सलोक, महला ३, पृष्ठ ८७ २. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २१ ३ श्री गुरु प्रंथ साहिब, प्रभाती, महला १, पृष्ठ १३४२

यदि हम आधुनिक मनोविज्ञान की कसीटी पर कसें. तो गुरुश्चों की विचार-धारा अद्युरश: सत्य प्रतीत होगी। आधुनिक मनोवैज्ञानिकों का विचार है कि प्राकृतिक प्रवृत्तियों को दबाकर मन को वशीभृत नहीं किया जा सकता। उन्हें अन्य दिशा में लगा देना ही, उनके शमन का सर्वश्रेष्ठ उपाय है। श्रीमद्मगवद्गीता के छठे अध्याय के पैंतीसवें श्लोक में मन को अध्यास और वैराग्य से शनै: शनै: वश में करने के लिए कहा गया है। तीसरे गुरु अमर-दास जी ने कहा है—

मन हिंठ कितै उपाइ त छूटीऐ सिसृति सासत्र सोघहु जाड् ॥६॥२॥१६॥

श्चनेक स्मृतियां, शास्त्रों को खोज डालो, किन्तु मन का हठ किन्हीं उपायों से नहीं छूटता। ऐसे प्रवल मन को वश में करने के लिए जो उपाय गुरुश्चों द्वारा बताए गए हैं, उनका विवेचन नीचे किया जा रहा है—

१. छाहंकार-युक्त मन को ज्योतिर्मय मन का स्वरूप सममाना : गुक्त्र्यों ने मन को सममाने के लिए उसके ज्योतिर्मय स्वरूप को सममाने की चेष्टा की है। ज्योतिर्मय मन के स्वरूप का विवेचन इसी श्रध्याय में विस्तार साथ पीछे किया जा चुका है।

पाँचवें गुरु श्री श्रर्जुन देव ने ज्योतिर्मय मन की "श्रगम रूप" का निवास स्थान बतलया है। इसी में 'श्रमृत कुराड' का निवास है। जिसे इसकी प्राप्ति होतो है, वही इसके वास्तविक सुख को समक्त सकता है। यह सालिक श्रथवा ज्योतिमय मन 'श्रनहत वाणी' का 'निराला थान' है। इसकी अवनि 'गोपाल को मोहने वाली' है। वहाँ 'सहज' के 'श्रनन्त श्रखाड़ों की जमघट हैं' जिसमें 'परब्रह्म के संगी-साथी बिहार कर रहे हैं। वहाँ 'श्रनन्त हर्ष' है श्रीर शोक का नाम भी नहीं है। उसी सच्चे घर को सद्गुर ने नानक (पाँचवें गुरु, श्रर्जुन देव) को दिया र।

अहंकार युक्त मन को ज्योतिर्मय मन के स्वरूप का साज्ञातकार करने का यही तात्पर्य है कि ऐवी मन को अपनी संकीर्याता, दुःखों, दोषो आदि

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु महला ३, प्रष्ठ ६५

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रगम रूप का सन महि थाना ।

सो घर गुरु नानक कड दीखा ॥ ४॥३५॥१०४॥ गडदी, महला ५, पृष्ठ १८६

का पूर्ण रूप से बोध हो जाय। इस वस्तु के बोध होने पर ही, वह अपनी बुराइयों को त्याग कर सद्गुणों की प्राप्ति के लिए अप्रसर हो सकता है, अन्यया नहीं।

रे. मन से मन मानता है: गुरुश्रों ने ज्योतिर्मय मन की शक्ति को पूर्ण रूप से पहचाना है। इसी ज्योतिर्मय मन से श्रहंकार-युक्त मन वशी-भूत होता है। वशीभूत होने पर श्रहंकार युक्त मन ज्योतिर्मय मन के रूप में परिश्तत हो जाता है। गुरुश्रों ने स्थान-स्थान पर संकेत किया है कि मन से ही मन मानता है श्रीर श्रहंकार-युक्त मन सात्विक श्रथवा ज्योतिर्मय मन में समाहित हो जाता है। यथा—

सुभर भरे नाहि चितु डोलें मन ही ते मनु मानिआ गाउ।।२।। अर्थात् मन परमात्मा के आनन्द से भलीभाँति पूर्ण हो गया । चित्त की चंचलता एकदम शान्त हो गयी और वह तनिक भी इधर-उधर नहीं डोलता। इस प्रकार मन मन ही से मान गया।

एक स्थल पर गुरु नानक देव कहते हैं, "मन राजा है । जिस प्रकार एक राजा दूसरे राजा के वशीभूत होता है, साधारण व्यक्ति के ब्रधीन नहीं होता, इसी भाँति ब्रहंकार युक्त मन रूपी राजा ब्रपने से शक्तिशाली राजा ज्योतिर्मय मन के ब्रधीन हो जाता है। इसी भाँति मन मन ही में समा जाता है" —

मनु राजा मनु ते मानिश्रा मनसा मनहि समाइ २॥३॥२॥ एक स्थान पर ब्रादि गुरु नानक देव ने कहा है कि मन मन द्वारा गया। सबदि मुए मनु मन ते मारिश्रा ३॥॥३॥

गुरु अमरदास जी ने एक स्थल पर कहा है, "बहुत से लोग मन को मारने के लिए मरुस्थल आदि में गए, पर वे गँवार मार न सके। यह गुरु के शब्दों पर विचार करने से ही मर सकता है। चाहे जो कोई भी चाहे, पर यह मन मर नहीं सकता। सद्गुरु के मिलने पर मन ही मन को मार सकता है—

मारु मारण जो गए मारि न सकहि गवारि। नानक जे इहु मारिएे गुर सबदी वीचारि॥

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु सारंग, महला १, पृष्ठ १२३३

२ श्री गुरु श्रंथ साहिब, रागु भैरउ, महला १, पृष्ठ ११२५

३ श्री गुरु मंथ साहिब, रागु विलावलु, महला १, पृष्ठ ७३६

प्हु मनु मारिश्चा ना मरे जे लोचे सभु कोइ।
नानक मन ही कड मनु मारसो जे सतिगुर भेटे सोइ ।
सारांश यह है कि ज्योतिमय मन श्रहंकार युक्त मन मिल गया श्रीर
परिगाम यह हुआ कि वह (श्रहंकार-युक्त मन) उसमें (सात्विक मन में)
अन्तर्हित हो गया—

मन ही ते मनु मिलिश्रा सुश्रामी मन ही मंनु समाइश्रा ।।।।।।।

३. सांसारिक विषयों में वैराग्य-भावना : मन के सबसे प्रबल आकर्षण सांसारिक भोग ही हैं। इन्हीं में वह अपने को उलकाए रहता है। इन विषयों का इतना दृढ़ विस्तृत पाश है कि वह मन को चारों श्रोर से जकड़े रहता है। अतएव वह भोगों हैं उलका रहता है। वैराग्य-भावना मन को वशीभूत करने के लिए महान साधन है। श्रीमद्भगवद्गीता में भी कहा गया है कि मन वैराग्यसे वशीभूत होता है—"वैराग्येण एखते 3"। गुरुश्रों ने भी वैराग्य पर पर्याप्त बल दिया है। गुरु तेगबहादुर जी मन को वैराग्य-भावना का निम्नलिखत ढंग से उपदेश देते हैं—

"ऐ मन, त् परमात्मा का नाम क्यों भूल गया ? जिस समय यमराज से पाला पड़ेगा, तेरा यह शरीर नष्ट हो जायगा, जिनसे त् विषयों को मोगता है। यह सारा जगत् और उसके मायिक आकर्षण धुएँ के पर्वत के समान इएएमंगुर हैं। त्ने, फिर उसे किस विचार से सचा मान लिया है ? ऐ मन, त् अपने मन में भलीभाँति समक ले कि धन, संपत्ति, रह, दारा आदि तेरे साय जाने वाले नहीं हैं। ये सब नश्वर हैं। ये यहीं रह जायेंगे। तेरे साथ भक्ति ही जायगी। अतएव त् तन्मय होकर परमात्मा का स्मरण कर भ।

पाँचवें गुरु, ऋर्जुन देव ने शरीर में वैराज्य-भावना इस प्रकार आरोपित करने की चेष्टा की है—

कहु नानक भज तिह एक रांगि रागु वसंतु हिंडोलु, महला ६, पृष्ठ ११८६-८७

१ श्री गुरु प्रथ साहिब, मारू की वार, महला ३, पृष्ठ १०८६

२ श्री गुरु अंथ साहिब, मलार ३, पृष्ट १२५६

३. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय ६, रलोक ३५

४ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मन कहा विसारिश्रो राम नामु ।

भन कह श्रहंकारि श्रकारा । दुरगंध श्रववित्र श्रवावन भीतिर जो दीसै सो छारा ।।।

श्रथांत् "ऐ मन, महान् शारीरिक श्रहंकार में क्यों फँसे हो ? यह समक लो कि यह शरीर दुर्गन्ध युक्त श्रीर श्रपिवत्र है। इसमें जो भी वस्तुएँ दिखायी पड़ती हैं, सब खाक हो जाने वालो हैं।"

४. दुष्ट जनों की संगति का त्याग : मनोमारण का चौथा उपाय ''साकत'' श्रथवा दुष्ट-जनों की संगति का त्याग । मनुष्य के निर्माण में वातावरण का बहुत बड़ा महत्त्व है। 'जैसी संगति, वैसी बुद्धि', श्रद्धरश: सत्य है, क्योंलि 'काजर की कोठरी में कैसे हू स्थानो जाय, एक लीक काजर की लागि है पै लागि है'। गुरुश्रों ने साकत की संगति के त्याग पर बहुत श्रिषक बल दिया है। गुरु श्रर्जुन देव कहते हैं—

"हे मन, साकत जनों से उलटे हो जाओ अर्थात् विमुल हो जाओ। 'साकत' भूठे हैं। भूठे की प्रीति के त्याग से ही छुटकारा प्राप्त हो सकता है। 'साकत' के संग से मन कभी मुक्त नहीं हो सकता। जिस प्रकार काजल से भरे हुए घर में, जो कोई भी प्रविष्ट होता है, उसी के कालिख लग जाती है, उसी प्रकार जो भी उसंग में पड़ता है, उसी पर उसका प्रभाव पड़ जाता है। (परमात्मा की अनुकम्पा से) में साकत लोगों के संग से दूर हो गया हूँ। परिणाम यह हुआ कि सद्गुरु का दर्शन प्राप्त हुआ। सद्गुरु की प्राप्ति से तथा उनके उपदेश से माया से त्रिगुणात्मक गुणों की ग्रंथि छूट गई। हे इपालु, हे कृपानिधि, में आप से यही दान माँग रहा हूँ कि मेरा मुल साकत के मुल से कभी न जुटे, तात्पर्य यह है कि मेरा और 'साकत' व्यक्ति का साज्ञात्कार न हो। अन्त में करुणानिधि, मेरी यह यह प्रार्थना है कि मुक्ते अपने दास का दास बना लीजिए। मेरा सिर साध-पुरुषों के चर्खों पर भुके अपने दास का

४. साधु-संगति : मन जब तक माया के साथ बना रहता है, तब

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, देव गांधारी, महला ५, पृष्ट ५३०

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, उलटी रे मन उलटी रे।

जन नानक दास दास को करीश्रहु मेरा मृहु साधु पगा हैठि रुतसी रे॥रा।४॥३७॥

रागु देव गांधारी, महला ५, प्रष्ट ५३५-३६

तक उसमें अनेक संघर्ष रहते हैं। जब हरि की कृपा से साधु-संगति प्राप्त होती है, तब परमात्मा से मेल होता है और माया के बन्धन कट जाते हैं। गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर कहा है, "मन के सारे विषय, मोह, तृष्णा, क्रोध, अशान, अन्धकार, अम, आशा, अंदेशा तथा सारी व्याधियाँ साधु-संग से मिट जाती है "" इसलिए मन को साधु-संग करने के लिए प्रोत्साहित किया गया है।

मन

गुरु श्रमरदास जी ने कहा है कि श्रमेक स्मृतियाँ, शस्त्रों को ढूँढ़ लो, पर मन का हठ किसी भी उपाय से नहीं छूटता। साधुत्रों की संगति से उसका उद्धार हो जाता है श्रीर गुरु के 'सबद' की 'कमाई' की उत्कृष्ट कामना होती है—

मन इठि कितै उपाइ न छूटीऐ सिम्हति सासत्र सोधहु जाइ॥ मिलि संगति साधू उवरै गुर का सबदु कमाहि २॥६॥२॥१६॥

६ सत्याचरणः मन को समकाने की छठी विधि है—सत्याचरण की महत्ता बतलाना । 'सित नासु' परमात्मा का नाम ही है। अग्रसत्य श्राचरणों से परमात्मा की प्राप्ति स्वप्त में भी नहीं हो सकती, क्योंकि दोनों एक दूसरे के विरोधी हैं। यही कारण है कि उपनिषदों में सत्य को बहुत महत्ता दी गई। ईशावास्योपनिषद् के १५ वें मंत्र से विदित होता है कि श्रादित्य मण्डल में सत्य श्रीर ब्रह्म का दर्शन कोई सत्यधर्मा ही कर सकता है। तै। तरीयोपनिषद् में भी कहा गया है 'सत्यात्र प्रमदितव्यम्' श्रिष्टां सत्याचरण से प्रमाद नहीं करना चाहिए।

गुर नानक देव ने सत्य की महत्ता पूर्ण रूप से समभी थी, तभी तो मूलमंत्र में उसे महत्त्वपूर्ण स्थान दिया।

गुरु श्रमरदास जी ने मन को सत्याचरण करने के लिए इस माँति उपदेश दिया है।

नानक तृपते पूरा पाइश्रा ।। रागु सुही, महला ५, पृष्ट ७५६

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, उरिक रहिओ विखिला कै संगा।

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, प्रष्ट ६५

३. श्री गुरु प्रंथ साहिय, मूल मंत्र, पृष्ट १

मन मेरिया त् सदा सचु समालि जीउ।।

आपणे घर त् सुलि वशहि पोहि न सके जम कालु जीउ ।।१।।२॥ अर्थात्, ऐ मन सदैव सत्य को ही सँभाल इसका परिणाम यह होगा कि त् ज्योतिर्भय मन में सुखपूर्वक बसेगा और यमराज अथवा काल तुमे अपने में गूँथ न सकेंगे।

७ सतगुरु की महत्ता: बिना सद्गुरु के मन नहीं टिकता। वह जहाँ तहाँ दौड़ता ही रहता है। इसका परिणाम यह होता है कि उसे बार बार योनि के श्रांतर्गत श्राकर नाना दुःखों श्रीर क्लेशों को भोगना पड़ता है—

विनु गुर मनुत्रा न टिकै फिरि फिरि जूनी पाइर ॥

इसीलिए मन को उपदेश दिया गया है कि ऐ मन, गुरु के आशा-नुसार उनके सामने नाचों। गुरु के आशानुसार कर्त्तव्यों को पूरा करने से परमानन्द की प्राप्ति होगी। अन्त में यमराज का भय भी नहीं रहेगा।—

नाचु रे मन गुर कै आगै।

गुर कै भाषी नाचे ता सुख पावहि अन्ते जम भउ भागे 3 ।।

गुरु श्रर्जुन देव ने बतालाया है कि ऐ मन, त् निरन्तर 'गुरु गुरु' का जप कर । मन्ध्य-जन्म रूपी रक्ष गुरु ने ही सफल किया है । श्रतएव उसके दर्शन पर न्यौद्धावर हो जा —

> मेरे मन गुरु गुरु गुरु सद करीए । रतन जनमु सफलु गुरि कीश्रा दासन कडबलिहारीएँ ।।१। रहाउ।। ।।१५।।१५३।।

प्रमात्मा की शरण लेना: गुरु नानक देव ने बतलाया है कि मन नाम के बिना मछली, भ्रमर, हाथी, दादुर के समान भटकता फिरता है। पर उसे शान्ति नहीं प्राप्त होती। यदि उसे शान्ति प्राप्ति होती है, तो प्रभु की शरण ग्रहण करने से ।

१. श्री गुरु अंध साहिब, वडहंसु, महला ३, पृष्ठ ५६६

२. श्री गुरु अंथ साहिब, गउड़ी की बार, महला ४, पृष्ठ ३१३

३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गूजरी, महला ३, प्रष्ठ ५०६

४ श्री गुरु अंघ साहिब, गउड़ी-पूरवी, महला ५, पृष्ठ २१३

५ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बसंतु, महला १, पृष्ठ ११८७-८८

प्रभु की शरण लेने के लिए गुरु अर्जुन ने बहुत अधिक बल दिया है—

> पारबहम पूरन परमेसुर मन ताकी छोट गहीजै है। जिनि धारे ब्रह्ममण्ड खंड हिरे ताको नामु जपीजै हे ॥१॥

> > रहाउ ॥१६॥१३७

श्चर्यात्, हे मन, त् उस पूर्ण ब्रह्म परमेश्वर की शरण ले जो सारे ब्रह्माण्डों को धारण किए हुए है। त् उसी का निरन्तर जप कर।

गुरु तेग बहादुर जी ने गणिका, श्रजामिल श्रृव, गजराज श्रादि का उदाहरण देकर समकाया है कि हे मन, त् ऐसे चिन्तामणि प्रभु की शरण ले, जिससे पार हो जा—

मन रे प्रभ की सरनि विचारो ।

नानक कहतु चेति चिन्तामिन तै भी उतरहि पारा । । । ।।

गुरु श्रमरदास जो मन की भीक्ता समाप्त करने के लिए कहते हैं—

"ऐ मन तू श्रपने को 'भूखा भूखा' कह कर क्यों चिल्लाता है ? जो

परमात्मा सृष्टि की चौरासी लाख योनियों के जीवों की रचना करके उन्हें

श्राहार देता है, क्या ऐसा प्रभु तुमे कभी भूखा रखे । ?'—

मन भुला भुला मत करहि, मत त् करि प्कारः। लल चौरासीह जिनि सिरी, समसै देइ अधार<sup>३</sup> ॥५॥३॥३६॥ मन-निरोध का परिशाम

श्रव यह कहकर इस प्रसंग को समाप्त किया जाता है कि मन-निरोध से किस प्रकार के श्रानिर्वचचनाय सुख तथा जिलक्ष श्रानन्द की श्रनुभूति होती है। इस श्रानन्द को गुरुश्रों ने कई नामों से सम्बोधित किया है— 'चतुर्य पद' 'तुरीयावस्था', 'तुराय पद', 'सहजाबस्था' का सुख श्रथवा ब्रह्म सुख श्रादि। गुरु नानक देव ने इसका वर्णन इस प्रकार किया है—

"इरि के बिना मेरा मन कैसे धैर्य धारण कर सकता है ? करोड़ों कल्पों के दु:खों का नाश हो गया। (परमात्मा ने) सत्य की टढ़ कर दिया

१ श्री गुरु अंथ साहिब, गउड़ी, महला ५, पृष्ठ २०१

२. श्री गुरु बंध साहिब, सोरिंड महला ३, पृष्ट ६३२

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ट २७

श्रीर हमारो रहा कर ली। क्रोध समाप्त हो गया। श्रहंकार श्रीर ममत्व जल कर भस्म हो गए। शाश्वत श्रीर सदैव रहने वाले प्रेम की प्राप्ति हो गयी। अन्य भय दूर हो गए। चंचल मित को त्याग कर भव-भंजन (परमात्मा) को पा लिया । गुरु के 'सबद' में लिव लग गयी । हरि-रस का पान कर निवृत्ति प्राप्त कर ली । मैं अत्यन्त भाग्यशाली हूँ और मैंने परमात्मा को पा लिया । जो सरोवर रिक्त था, (प्रेम रूपी) रस से सींचा जाकर पिपूर्ण हो गया। गुरु की आजा से सत्य पाकर निहाल हो गया। मन निहत्रेयल नाम में अनुरक्त होकर रँग गया । प्रमु (परमात्मा) 'स्रादि जुगादी' से दयालु हैं। मोइन ने मेरे मन को मोह लिया। बड़े भाग्य से उनमें 'लिव' लग गयी। सत्य परमात्मा को जान कर पापो श्रीर दु:खों को काट दिया । मन श्रत्यन्त श्रनुरागी श्रीर निर्मल हो गया । मन को मार कर निर्मल पद को पहचाना ख्रौर हरि-रस में सराबोर हो गया। मैंने परमात्मा को छोड़कर दूसरे को जाना नहीं। ऐसी बुद्धि हमें सद्गुरु ने प्रदान की। इस प्रकार "श्रगम, श्रगोचर, श्रनाथु (जिसका कोई स्वामी न हो श्रीर जो सबका स्वामी हो), अशोनी" एक परमात्मा को जान लिया। इस प्रकार चित्त हरि-रस से परिपूर्ण हो गया और मन से मन मान गया, जिससे वह शान्त और निश्चल हो गया, उसकी सारी दौड़ समाप्त हो गयी।"

गुरु अमरदास जी ने मनोनिरोध के परिगामों का वर्गन इस भाँति

किया है-

मनु सबिद मरे ता मुकतो होवे हिर चरणी चितु लाई ।
हिर सरु सागरु सदा जलु निरमलु नावे सहज सुभाई ॥
सबदु विचारि सदा रंगि राते हडमै तुसना मारी ।
अन्तरि निहकेवलु हिर रिविश्रा सभु श्रातम रामु मुरारी १ ॥६॥९॥
इसी भाँति पाँचवे गुरु ने मन के श्रान्तरिक प्रकाश की विशद

व्याख्या की है-

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी हरि बिनु किंउ जीवा मेरा माई ॥ ॥१॥ रहाउ ॥

सुभर भरे नाही किनु डोलै मन ही तेमनु मानिया ॥७॥२॥ रागु सारंग, महला १, पृष्ट १२३२-३३

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सारंग, महला ३, पृष्ठ १२३३

"ज्ञान रूपी अंजन से मन का अज्ञान रूपी ग्रंधकार नष्ट हो जाता है। हुई, शोक का सर्वथा नाश हो जाता है। बिराट-स्वरूप परमात्मा का बोध हो जाता है। उस विराट्स्वरूप वान आदि है, न अन्त। उसकी शोभा अपरम्पार है। उसके इतने रंग हैं, जिनकी गराना की ही नहीं जा सकती । उस विराट्स्वरूप की स्तुति अनेक ब्रह्मा वेदों से करते हैं और अनन्त शिव बैठ कर उसका ध्यान किया करते हैं। अनेक अंशावतार उसी की कला में हुआ करते हैं। उसी में अनेक इन्द्र भी (ऊँचे स्वर्गलोक) स्थित हैं। अनन्त पावक, पवन और नीर भी उसी में विशाम पा रहे हैं। अनेक रलों, दही ग्रीर दूध के सागर भी उसी में स्थित हैं। ग्रनन्त सूर्य, चन्द्रमा और नज्ञत्रगण उसी में प्रकाशित हो रहे हैं। अनन्त देवी और देवता भी उसी में पूजा पा रहे हैं। अनन्त पृथ्वियाँ, अनन्त कामचेनु, अनन्त मुखों के स्वर, उस विराट पुरुष की शोभा बढ़ा रहे हैं। अनन्त आकाश, अनन्त पाताल, अनेक मुलों से भगवान् का जप, अनेक शास्त्र, स्मृति, पुराण, अनन्त प्रकार के प्रवचन, अनन्त श्रोतागण, सब जीवों से परिपृर्ण भगवान् ही में बिहार कर रहे हैं। अनन्त धर्मराज, अनन्त कुबेर, अनन्त वर्ण, अनन्त सुमेर पर्वंत, उस विराट-पुरुष के ही अंग हैं। अनन्त शेषनाग (अपनी सहसा जिहाओं से) उसी नव तन का नाम ले रहे हैं। फिर भी परब्रह्म का अन्त नहीं पारे। अनन्त पुरियाँ और अनन्त खण्ड, अनन्त रूप के ब्रह्माण्ड, अनन्त वन, अनन्त फल और (अनन्त वनस्पतियों के) मूल उस अनन्त विराट पुरुष में ही स्थित हैं। वह पुरुष स्थूल और सूक्म दोनों रूपों में बना है। अनन्त युग-युगान्तर, दिन श्रीर रात, उत्पत्ति न्त्रीर प्रलय उसी के श्रमिन श्रंग हैं। श्रनन्त जी। उसी परमातमा के यह में विश्राम पा रहे है। वही राम रूपी सभी स्थानों में रमण कर रहा है। उसकी ग्रनन्त माया देखी नहीं जा सकती। इमारा 'इरि राई' अनेक कलाओं में कीड़ा कर रहा है। अनन्त ललित संगीत उसी में ध्वनित हो रहे हैं। वहीं अनेक शक्तियाँ चित्रगुप्त की भाँति उपस्थित हैं।"

९ श्री गुरु प्रंथ साहिब-गिद्यान ग्रंजनु ग्रगित्रानु विनासु ॥१॥

श्रमिक गुपत प्रगट तह चीत ॥१०॥१॥२॥ सारंग, महला ५, पृष्ठ १२३५-३६

उपर्युक्त ब्रह्म की अनन्तता का प्रकाश निरोधित मन में ही होता है। अतएव जो मन शान्त हो जाता है, उसमें परमात्मा की अनन्तता का साकात् प्रतिविम्ब पड़ता है, प्रत्युत वह परमात्मा-स्वरूप ही हो जाता है। जैसे अग्नि में लोहे का गोला रखने से साज्ञात् अग्नि-स्वरूप हो जाता है, उसी भाँति मन परमात्मा-चिन्तन से परमात्म-स्वरूप ही हो जाता है और उसकी सारी दौड़-धूप समाप्त हो जाती है। वह तृप्त हो जाता है और कहीं भी इधर-उधर नहीं मटकता। पाँचवें गुरु ने तभी तो कहा है—

नाम रंगि इहु मनु तृपताना बहुरि न कतहु धावहु रे ।।१।।२॥१३१।

TOTAL MILE CONTRACTOR AND ADDRESS OF THE PARTY OF THE PAR

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, ज्ञासा, महला ५, प्रष्ट ४०४

## हरि-प्राप्ति-पथ

अ. कर्म-मार्ग

मनुष्य-जीवन का परम पुरुवार्थ और चरम लक्ष्य आत्मोपलब्धि है। जो दिव्य-ज्योति परमात्मा ने हमारे अंतर्गत रखी है, उसी का साज्ञात्कार करना, उसी के साथ मिल-जुलकर एक हो जाना, मानव-जीवन का सर्वोपरि उद्देश्य है। कहने का ताल्पर्य यह कि जिस निरंकार से हम उपजे हैं और जो सदैव हमारे साथ रमण कर रहा है, उसके साथ मिल कर एक हो जाना ही हरि-पाप्ति है। मनुष्य की मानसिक अवस्था, संस्कार, योग्यता, ज्ञमता आदि को ध्यान में रखते हुए परमात्म-साज्ञात्कार के मिन-मिन्न मार्ग निकाले गए। यद्यपि उन मार्गों की संख्या। निर्धारित करना टेढ़ी खीर है, किन्तु मोटे रूप से हरि-पाप्ति के चार मार्ग प्रधान माने गए हैं—

(स्र) कर्म-मार्ग ।

(श्रा) योग-मार्ग ।

(इ) ज्ञान-मार्ग।

(ई) भक्ति-मार्ग ।

श्री गुरु ग्रंथ साहिव जी के छाशार पर । प्रत्येक मार्ग का प्रथक्-प्रथक विचार किया जायगा।

कर्म 'क्ट' थात से बना है, जिसका द्रार्थ 'करना' होता है। मोटे ला से ब्यप्टि एवं समिष्ट के समस्त किया-कलाप इसके द्रांतर्गत रखे जा सकते हैं। व्यक्ति-परक कर्म के द्रांतर्गत मनुष्य के व्यक्तिगत कर्म रखे जा सकते हैं। व्यक्ति-परक कर्म को हम तीन भागों में विभक्त कर सकते हैं—शारीरिक कर्म, मानसिक कर्म द्रारीरिक कर्म हसना, बोलना, उठना-बैठना, स्पर्श करना, गमन करना, देखना, सुनना ख्रादि शारीरिक कर्म के द्रांतर्गत रखे जा सकते हैं। मानसिक कर्म शारीरिक कर्म की द्राप्तीरिक कर्म के द्रांतर्गत रखे जा सकते हैं। मानसिक कर्म शारीरिक कर्म की द्राप्तीरिक कर्म के मानसिक कर्म के द्रांतर्गत रखे जा सकते हैं। द्राध्यात्मिक कर्म मानसिक कर्म की द्राप्ती स्थान है। सावना द्रारा स्थान करना करना द्रारा ही इस कर्म का प्रतिपादन हो सकता है। यह कर्म परिभाषा की सोमा में नहीं बाँधा जा सकता। सांकेतिक रूप से इसकी परिभाषा निम्नलिखत ढंग से की जा सकती है; "समस्त जड़-चेतन के द्रांतर्गत एक ही

श्रांवनाशी सत्ता श्रथवा सत्, चित्, श्रानन्द की श्रनुभृति के निमित्त किए हुए कर्म श्राध्यात्मिक कर्म हैं।" यह कर्म श्रत्यन्त व्यापक है। समस्त मानव-जाति के महान् पुरुषों की श्राध्यात्मिक साधनाएँ इसी कर्म के श्रंतर्गत रखी जा सकती हैं। शानयोग, भक्तियोग, हटयोग, राजयोग, प्रेमयोग, लयथोग, कर्मयोग समी इसी के श्रंतर्गत रखे जा सकते हैं। हाँ, यह बात श्रवश्य है कि उसमें श्रहंभाव का निरोध हो इसके श्रांतिरिक्त वे साधनाएँ भी इसकी परिधि में रखी जा सकती हैं, जिनका नामकरण भी नहीं हुआ है।

समष्टि कर्म का तात्पर्य स्टिष्ट के सामृहिक कर्म से है। ग्रह-नज्ञों, चन्द्रमा-स्यादिकों का बनना-विगड़ना, ब्रह्मा, विष्णु, महेश आदि का उत्पन्न, रिथत एवं लय होना, वायु का चलना, अग्निका जलना, स्यें का तपना,

भयंकर उल्कापातों का होना आदि सम्धि कर्म हैं।

#### कर्म का स्वरूप

कर्म की उत्पत्ति—सिक्ख-गुरुश्रों के विचारानुसार पहले निर्गुण ब्रह्म के श्रातिरिक्त कुछ भी नहीं था। महान् श्रंधकार ही था। उस समय धरणी, गगन, दिन-रात, चन्द्रमा-सूर्य, उत्पत्ति-प्रलय, जन्म-मरण, खरड-ब्रह्माएड, पाताल, सप्त-सागर, नदी, जल, स्वर्गलोक, मर्त्यलोक, ब्रह्मा, विष्णु, महेश, नारि-पुरुष, यती, सत्यवादी, वनवासी, सिद्य-साधक, जप, तप, सयम ब्रत, पूजा, श्रुचि, गोपी, ग्वाल, कृष्ण, कर्म, धर्म श्रादि कुछ भी न थे। किन्तु जैसे शून्य से परमात्मा के 'हुकम' से दस श्रवतारों, समस्त सृष्टि के विस्तार, देवों, दानवों गन्थवों की रचना हुई, वैसे ही कर्म की भी रचना हुई—

सुनहुँ उपजे दस अवतारा । सृसटि उपाइ कीश्रा पासारा ॥ देव दानव गण गंधरव साजे सभि लिखिशा करम कमाइदा<sup>२</sup>

119 २। १३ ५॥ १७॥

श्रीमद्भगवद्गीता में भी कमों की उत्पत्ति इसी प्रकार मानी गई है— कमें ब्रह्मोद्भवं विद्धि

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्ररबद नरबद ··· श्रादि, मारु सोलहे. महला १, पृष्ठ १०३५-३६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३८

३. श्रीमद्भगवद्गीता, ऋष्याय ३, श्लोक १५

इस प्रकार कर्म का कर्म का चक्र परमात्मा से उद्भूत होकर चल पड़ा। सभी के ऊपर कर्म का लेखा लिखा गया। कर्म से कोई मुक्त नहीं है। पवन कर्म से ही चलता है, सूर्य-चकादिक कर्म से ही धूमा करते हैं और ब्रह्मा, विष्णु, महेश ब्रादि सगुण देवता भी कर्मों में ही बँधे हैं।

समिष्टि कमं — जहाँ तक समिष्टि कमें का सम्बन्ध है, यह बात स्पष्ट है कि सारे समिष्टि कमें परमात्मा के ही भग से होते हैं। पाँचवें गुरु ने इस बात को बहुत स्पष्ट कर दिया है कि परमात्मा का अपार 'हुकम' पृथ्वी आकाश, नज्ञ, पवन, जल, अप्रि और इन्द्र सभी के ऊपर है। सभी उसकी अपार आशा से भयभीत होकर अपने-अपने कमें में प्रवृत्त होते हैं—

डरपै धर्रात अकासु नख्यत्रा सिर ऊपरि अमरु करारा । पउणु पाणी बैसंतरु डरपै, डरपै इन्दु विचारा १ ॥१॥१॥ यह विचारावली कठोपनिषद् की निम्नलिखित श्रुति से कितनी समानता रखती है—

> भयादस्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्यः । भयादिन्दृश्च वायुश्च मृत्युर्थावति पंचमः ॥ २

ऋर्यात् इस परमेश्वर के भय से ऋषि तपता है, इसी के भय से सूर्य तप रहा है, तथा इसी के भय से इन्द्र, वायु और पाँचवाँ मृत्यु दौड़ता है।

इसी प्रसंग में यह बात भी स्पष्ट कर दो जाती है कि मनुष्य द्वारा व्यक्ति-परक ही कर्म हो सकते हैं। वह समष्टि कर्म नहीं कर सकता। समष्टि-गत कर्म तो परमात्मा की विराद प्रकृति द्वारा ही होते हैं।

ठयष्टि कर्म — मनुष्य व्यक्ति-परक कर्म ही कर सकता है। वे कर्म पूर्व जन्म के संस्कारों के परिग्णाम हैं। सिक्ख-गुरु पूर्व जन्म के संस्कारों को स्वीकार करते हैं। यथा—

मनमुखि किछू न स्कै श्रंधुले पूरिव लिखिया कमाइ ॥<sup>3</sup> श्रथवा, प्रिव लिखिया सुकरम कमाइत्रा। सतिगुरु सेवि सदा सुख पाइत्रा<sup>४</sup> ॥२॥१४॥१५॥

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब मारू, महला ४, प्रष्ठ १६८

२. कठोपनिषद्, अध्याय ३, वल्ली ३, मंत्र ३

३ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु की वार, महला ३, प्रष्ठ ८५

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ३, प्रष्ठ ११८

त्रथवा, पुरवि करम अंकुर जब प्रगटे भेटियो पुरखु रसिक वैरागी।। ।।।।।११६॥।।।११६॥

अथवा, नानक तिसु मिले जिसु लिखिया धुरि करमि<sup>2</sup>॥५॥६॥

उपर्युक्त उदाहराों से यह स्पष्ट हो जाता है कि मनुष्य अपने पूर्व जन्म के संस्कारों के बशीभूत शुभ अथवा अशुभ कमों के सम्पादन में प्रवृत्त होता है।

भारतीय विचारक आवागमन के सिद्धान्त को मानते हैं। इसीलिए किसी व्यक्ति विशेष की स्वाभाविक कियाएँ पूर्व जनम के संस्कारों का परिणाम मानते हैं। संस्कार क्या है १ यह विवादास्पद विपय है। किन्तु इसे हम इस माँति स्पष्ट करने की चेष्टा करेंगे, "जिस माँति रेतीली पृथ्वी पर चलने से, हमारे पैरों के चिह्न, उस पृथ्वी पर पड़ जाते हैं, उसी माँति मन में उठे हुए संकल्प, मन पर कुछ प्रभाव छोड़ जाते हैं। यदि बार-बार वे ही संकल्प मन में उटते हैं, तो वे उत्तरोत्तर आदत का स्वरूप धारण कर लेते हैं। इमारे जितने भी कर्म हैं, वे सब संकल्पों के परिणाम हैं। इसलिए यदि हम बार-बार उसी कर्म को करते हैं, तो इसका तात्पर्य यह है कि बार-बार वहीं संकल्प हमारे मन में आता है। परिणाम यह होता है कि उस कर्म को करने की हमारी आदत पड़ जाती है। यही आदतें क्रमशः धीरे-धारे पुष्ट होकर स्वभाव जाता है। अधिकांशतः हम अपने स्वभाव-वश ही खुःख-सुख़ का कारण बन जाता है। अधिकांशतः हम अपने स्वभाव-वश ही खु-छो अथवा बुरी कियाओं में प्रवृत होते हैं। हमारा स्वभाव हमारे पूर्व जनमों के किए हुए कर्मों का परिणाम है। इसके वृहत् जाल से मनुष्य का निकलना बहुत कटिन है। "रे

सारांश यह कि मनुष्य पूर्व जन्म के संस्कारों वश व्यक्ति परक कमों के

सम्पादन में प्रवृत्त होता है।

कर्म के दो रूप भले और बुरे-शी गुरु गंथ साहिब के आधार पर कर्म का विभाजन मोटे तौर पर दो रूपों में किया जा सकता है—मन्द कर्म और शुभ कर्म। गुरु नानक देव ने एक शब्द में उन्हें इस भाँति स्पष्ट किया है—"कर्म कागज है और मन दवात है" इनके संयोग से बुरी और

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब गउदी, महला ५, एए २०४

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब गउड़ी-सुखमनी, महला ५, पृष्ट २०४

३ गुरमति निरणय : जोधसिंह, प्रष्ट २३१

मली, दो प्रकार की लिखावरें लिखी गयी हैं। ग्रपने-ग्रपने पूर्व जन्मों के किए हुए स्वमाव के द्वारा (बुरे ग्रथवा मले कर्म) चलाए जाते हैं। परमात्मा तुम्हारे गुणों का ग्रन्त नहीं है। ग्ररे बावरे, तू क्यों नहीं चेतता कि प्रभु के मूलने से तेरे सारे गुणों का नाश हो जायगा। रात जाली (छंटा जाल) ग्रीर दिन बड़ा जाल है। जितनी घड़ियाँ हैं, वे तुमें निरन्त फँसाती रहती हैं। तू रस ले-ले कर जाल के भीतर रखें हुए चारे को चुगता रहता है ग्रीर निस्य फँसता जाता है। ग्ररे मृद्ध तू ग्रपने का किन गुणों द्वारा इस जाल से मुक्त करेगा ? शरीर भड़ी है। मन इस मड़ी का लोहा है। पाँच ग्राप्तयों (काम, क्रोध, मद, लोम तथा मोह) निरन्तर इस शरीर क्यी मड़ी में जल कर मन रूपी लोहे को तपाती रहती है। तेरे (बुरे कर्म के) पाप क्यी कोयले उस ग्राप्त के जपर पड़ कर, उसे ग्रीर भा प्रव्यलित करते रहते हैं। मन रूपी लोहा चिन्ता रूपी सणसी के द्वारा पकड़ा जा कर निरन्तर जलता रहता है।" '

उपर्युक्त बागी के विवेचन से भली भाँति सिद्ध हो जाता है कि कर्म

दो हैं-भले और बुरे।

मनुष्य कर्म करने में स्वतन्त्र है, किन्तु फल भोगने में परतन्त्र है — पीछे बताया जा चुका है कि मनुष्य जह श्रीर चेतन तत्वों का मिश्रण है। स्वतन्त्र परमात्मा का ग्रंशरूप जीवात्मा उपाधि के बंधन में पढ़ जाता है। मनुष्य में चेतन सत्ता विद्यमान है। यद्यपि साधारणत्या देखा जाता है कि मनुष्य कर्म-सृष्टि के श्रमेद्य नियमों में जकड़ कर बँधा हुश्रा है, तथापि स्वभावतः उसे ऐसा मालूम होता है कि मैं किसी कार्य को स्वतन्त्र रीति से कर सक्गा। प्रत्येक मनुष्य के मीतर यह प्रवृत्ति परमात्मा द्वारा प्रदान की गयी है इसी प्रवृत्ति के द्वारा यह कर्म करने में स्वाधीन है। गुक्श्रों ने स्थान-स्थान पर इस बात का उल्लेख किया है कि मनुष्य करने में स्वाधीन है। गुक्र नानक देव ने इसे स्वष्ट दिया है कि मनुष्य यदि श्रपने किए श्रम क्यों का मुख भोगता है, श्रथवा श्रग्रुम कर्म का दुःख भोगता है, तो उसे

९ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, करणी कागदु मनु मसवाणी, बुरा भला दुइ लेख पए ।।

कोइले पाप पड़े तिसु ऊपरि, मनु जिलग्रा संनी चित भई ॥३॥३॥ मारू, महला १, पृष्ठ ६६०

किसी को दोप नहीं देना चाहिए, क्योंकि वह स्वयं कर्मों का करने वाला है। ख्रतः यदि उसे ख्रच्छे कर्मों का सुख मिलता है ख्रथवा बुरे कर्मों का दुःख मिलता है, तो उसे 'काल-कर्म' पर मिथ्या दोष नहीं लादना चाहिए, बल्कि उसे कर्मों के फल को भोगना चाहिए—

सुखु दुखु पुरव जनम के कीए।
सो जाये जिनि दाते दीए॥
किस कउ दोसु देहि तू प्राणी सहु अपना कीआ करारा है॥
१४॥३॥३०॥

इसी प्रकार गुरु ग्रमरदास जी भी कर्म करने में मनुष्य को स्वाधीन मानते हैं, तभी तो उन्होंने कहा है—

खेति सरीरि जो बीजीऐ, सो श्रंति खलोश्रा जाइ।

श्रर्थात् शरीर रूपी खेत में जो पाप श्रथवा पुरुष रूपी बीज बोए जाते हैं, वे श्रंत में श्रवश्य प्रकट होते हैं।

परन्तु साथ ही यह भी जान लेना चाहिए कि कर्म अपने आप फल देने में असमर्थ हैं। कारण और कार्य का अन्योन्याश्रय सम्बन्ध है। चेतन सत्ता ही कार्य और कारण को प्रथक-पृथक समक्त सकती है। घड़ा कार्य है, कुम्हार है निमित्त कारण और मिट्टी उपादान कारण। यदि निमित्त कारण कुम्हार घड़े का निर्माण न करे, तो घड़ा 'नाम रूप' के अंतर्गत नहीं जा सकता हाँलांकि संसार में उपादान कारण मिट्टी तो बहुत पड़ी हुई है। कुम्हार भी यदि मिट्टी के पास बैटा रहे, तो उसके बैटने मात्र से घड़ा नहीं बन सकेगा। वह घड़ा बनाने को सोचेगा, उसके बनाने की किया करेगा, तब कहीं घड़ा बन सकेगा, अन्यया नहीं। अतएव कारण और कार्य का सम्बन्ध चेतन सत्ता ही के द्वारा स्थापित होता है। बिना चेतन सत्ता के कारण से कार्य की उत्पत्ति हो ही नहीं सकती। कर्मों को फल-प्राप्ति का सिद्धान्त कारण और कार्य के सिद्धान्तों का ही रूप है। मनुष्यों के कर्मों की फलदायिनी शिक्त चेतन सत्ता ही है। यही चेतन सत्ता सर्व-व्यापिनी और सर्वान्तर्यामिनी है। अतएव यह भावना कि कर्म बिना किसी चेतन शक्ति के सहयोग से स्वतः फल देते हैं, नितान्त भ्रामक और अुटिपूर्ण है। सारे, कर्म, धर्म

१ श्री गुरु प्रंय साहिब, मारू महला १, पृष्ठ १०३०-३१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सलोक, वारां ते वधीक, महला ३,पृष्ठ १४१७

परमात्मा के हाथ में हैं। वह परमात्मा अत्यंत निश्चिन्त है और उसका भागडार अनन्त है। वह अत्यंत कृपालु और दयालु है और स्वयं अपने आप मिलाता है—

करमु घरमु सचु हाथि तुमारे । वेपरवाह श्रखुट भंडारे ॥ तू दङ्ग्रालु किरपालु सदा प्रभु श्राप मेलि मिलइदा ॥ १ ॥ १४॥ १॥ ५३॥

सारे कर्म, धर्म का लेखा-ओखा परमात्मा के हाथ में रहता हैं। वही सब का फल देने वाला है। अखिल विश्व के समस्त प्राशियों के भले और बुरे कर्मों का लेखा सर्व-नियामक परमात्मा के 'हुकम' से होता है—

'हुकमी उत्तमु नीचु हुकमि लिखि दुख सुख पाईग्रहि।। र पर परमात्मा के 'हुकम' की कलम हमारे कमों के श्रनुसार ही चलती है। वह हमारे कमों के श्रनुसार ही कलम चलाता है।

हुकम चलाए आपर्गे करमी वहै कलाम ॥3

कर्म का स्वरूप निर्धारित हो ग्राने पर हमारे सामने स्वामाविक प्रश्न उठता है कि हम किन कमों से बँघते हैं ग्रीर किन कमों से मुक्त होते हैं ? विवेचन की सुविधा के लिए इनका नामकरण इस भाँति किया जा सकता है:—

> १. बन्धन-प्रद कर्म स्त्रीर २. मोद्य-प्रद कर्म ।

१. वन्धन प्रद-कर्म और उसके भेद

बन्धन में पड़ने के कारण आतमा के द्वारा इन्द्रियों को मिलने वाली स्वतंत्र प्रेरणा में और वाह्य सृष्टि के पदार्थों के संयोग से इन्द्रियों में उत्पन्न होने वाली प्रेरणा में बहुत भिन्नता है। खाना, पीना, चैन करना--यह सब इन्द्रियों की प्रेरणा बाह्य सृष्टि की है<sup>8</sup>।

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, महला १, दखगी, पृष्ठ १०३४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिय-जपुत्री पौड़ी २, महला १, पृष्ठ १

३ श्री गुरु ग्रन्थ साहिब—सारग की वार महला १, पृष्ठ १२४१

४ गीता रहस्य अथवा कर्मयोगशासः वाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २७६

इस प्रेरणा के द्वारा किए गए सारे कर्म बन्धन के हेतु हैं। बाह्य-विषयों में वृत्तियों का रमना श्रत्यन्त स्वामाविक हैं। ऐसी वृत्तियों के श्रनुसार कर्म-सम्पादन ही प्राय: श्रिषकांश मनुष्यों द्वारा किए जाते हैं। पर ऐसे कर्म तो उल्टे मनुष्य को श्रीर भी जकड़ कर बाँचे रहते हैं। श्री गुरु ग्रंथ साहित्र में ऐसे कर्मों की तीव भत्सना की गयी है। श्री गुरु ग्रंथ साहित्र के श्रनुसार ऐसे कर्मों को तीन भागों में विभाजित किया जा सकता है?—

- १ कर्मकारड युक्त कर्म ।
- २. ग्रहंकार युक्त कमें।
- ३. त्रेगुणी त्रिविध कर्म।

१. कर्मकाएड युक्तकर्म: इस कर्म के अंतर्गत वे कर्म रखे जा सकते हैं, जो आडंबरयुक्त और पाखगडपूर्ण हैं। बिना परमात्मा के प्रेम के ऐसे सारे कर्म व्यर्थ हैं। गुरु नानक देव ने ऐसे कमीं का विस्तृत व्यौरा दिया है-

"वेद और पुण्ण की पुस्तकें पढ़ते हैं तथा अन्य लोगों को मुनाते हैं। वहुत से मनुष्य बैठ कर कानों से मुनते हैं। परन्तु उनके भीतर का अजगर कपाट बन्द ही रहता है। असली बात तो यह है कि बिना सद्गुरु के उनका हृद्य कपाट बन्द रहता है। बहुत से ऐसे हैं, जो विभूति और भस्म लगाते हैं। परन्तु उनका यह बाह्य-वेश मात्र है। उनके अन्त:करण में अहंकार के साथ ही कोध रूपी चाण्डाल का निवास है। ऐसे पास्पउदपूर्ण कमों से सच्चे योग की प्राप्ति नहीं होती अर्थात् परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती। बिना सच्चे गुरु के अलख परमात्मा को प्राप्ति नहीं होती। हसो प्रकार बहुत से ऐसे लोग हैं, जो तीर्थ-पर्यटन करते तथा वनों में रहकर अत और नियम साधते हैं, अनेक प्रकार के 'जत, संत संयम' करते हैं तथा वाचक ज्ञान की वार्ता करते हैं; परन्तु इन सभी बाह्य कमों से मल-निश्चित्त नहीं होती। वास्तव में बिना राय (परमात्मा) के और बिना सद्गुरु के आनन्द की प्राप्ति नहीं हो सकती। बहुत से ऐसे लोग हैं, जो नेवली कर्म करते हैं और कई कुरुडिलिनी के उत्थान द्वारा श्वास चढ़ाकर दशम द्वार में पवन रोक कर मुजंगमी योग साधते हैं। बहुत से लोग रेचक, कुम्मक, पूरक आदि प्राण्यामा आदि हठ-क्रियाएँ करते

<sup>्</sup> गुरमति अधिआतम करम फिलासकी : रणधीरसिंह, मुखबंध (त्रिलोचनसिंह द्वारा लिखित, भाग ३)

हैं। परन्तु उपर्युक्त कियाएँ विना परमात्मा के प्रेम के पाखरडपूर्ण हैं। गुरु के 'सबद' द्वारा परमात्मा के महान् भ्रानन्द की प्राप्ति हो सकती है।

बाह्य वेशादिकों से आन्तरिक अभि नहीं बुक्तती, क्योंकि मन में दाक्स चित्ता प्रव्यक्ति हो रही है। मला कहीं बिल पीटने से साँप मारा जाता है। इसो प्रकार 'नगुरे' के सारे बाह्य कर्म हुआ करते हैं—

> भेकी अगनि न बुमई चिंता है मन माहि। वरमी मारी सापु ना मरे तिउ निगुरे कमाहि॥

श्रतः गुरुश्रों के श्रनुसार चाहे जितने भी कर्मकाएड-युक्त कर्म क्यों न हों, उनमें श्रांतरिकता का श्रभाव रहता है। बिना श्रंतर्मुख हुए, केवल बाह्य साधनों के बल पर परमात्मा की प्राप्ति श्रसंभव है। इसीलिए गुरुश्रों ने बाह्य कर्मों की इतनी तीव श्रालोचना की है। ऐसे कर्म मोच्च के हेतु नहीं, उल्टे बन्धन के हेतु हैं।

२. अहंकार-युक्त कर्म : परमाथ से विमुख व्यक्ति सदैव अहंकार के वशांभूत होकर कर्म करते हैं। परमात्मा से विमुख ऐसे मनुष्यों में माया के आकर्षण अत्यंत प्रवल होते हैं। ऐसे व्यक्तियों की नाम में रुचि रंग-मात्र के लिए नहीं उत्पन्न होती। उनके अंत:करण में काम, कोष, मद, लोभ, मोह की पंचामि बड़े वेग से घघकती रहती है। ऐसे अहंकारवादियों की विवेक-बुद्धि अष्ट हो जाती है और उन्हें शुभ और अशुभ कर्मों का बोध नहीं रहता। वे लोग परमार्थी कर्मों का अहंकार ही अहंकार करते हैं। उनके भीतर अहंकार ही अहंकार भरा रहता है। वे तत्व से कोसों दूर रहते हैं।

ऐसे मूखों के सारे कर्म श्राशा पाश में वैषे रहते हैं। उसका प्रेम काम, कोध ही में रहता है। उसके सारे कार्य श्रहंभाव से प्रेरित होकर संपादित हुआ करते हैं। वह अपने को ही कर्त्ता-धर्ता मानता है। वह यही सोचता है, "मैं लोगों को बाँधता हूँ। मैं वैर करता हूँ। यह हमारी भूमि है।

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब,—वाचिहिं पुस्तक वेद पुराना गागुर सवद महा रसु पाइत्रा ॥१५॥५॥२२ मारु, महला १, पृष्ठ १०४३

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, वडहंस की वार, महला ३, पृष्ठ ५८८

इस पर कीन पैर रख सकता है ? में पंडित हूँ, चतुर और सज्ञान हूँ । । वात यह है कि विषय-भोगों में सदैव लिप्त होने से वह ज्ञानान्थ हो जाता हैं। अप्रतएव उसकी विवेक बुद्धि नष्ट हो जाती है। वह अपने शरीर में केन्द्रित होकर यही समझता है, ''में यौवन-सम्पन्न हूँ, में आचारवान हूँ, में कुलीन हूँ ।" इस प्रकार की बुद्धि विस्मृत नहीं होती। अपने भाइयों, मित्रों, सम्बन्धियों को अपनी सारी सम्पत्ति, सारी वस्तुएँ सींप कर चल जाता है। जिस वासना में उसने समस्त जीवन व्यतीत किया है, वही अन्त में साकार रूप धारण कर उसके सामने प्रकट होती है। '

श्रीमद्मगवद्गीता में इस श्रहंबुद्धि वाली बुद्धि की संशा "श्रामुरी संपदा" दी गई है। सोलहवें श्रध्याय में दैवी श्रीर श्रामुरी सम्पदाश्रों का विस्तृत विवेचन हुआ है। दैवी-सम्पदा तो मुक्ति का कारण मानी गयी है श्रीर श्रामुरी सम्पदा बंधन में डालने वाली । श्रीगुरु ग्रंथ साहिब में वर्णित श्रहंभाव की प्रवृत्तियों तथा श्रीमद्भगवद्गीता की श्रामुरी प्रवृत्तियों में श्रात्यिक साम्य है।

श्री गुरु शंथ साहित में स्पष्ट रूप से दिखलाया गया है कि आशा (फल-प्राप्ति की आशा) में किए हुए सारे कर्म और धर्म बन्धन के हेतु हैं। पुरुष पूर्व जन्म के पापों और पुरुषों के संस्कारों को लेकर जन्म धारण करता है। और नाम को भूल कर विनष्ट हो जाता है। यह माया जगत में अत्यंत मोहिनी है। इसी में मोहित होकर लांग जितने भी कर्म करते हैं, वे सारे के सारे व्यर्थ हो जाते हैं। कर्मकाएडी और आहंकारी पंडितों को चेतावनी दी

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हउ बंधउ हउ साधउ वैरु । हमरी भूमि, कउलु वालें पैरु ॥

इउ पंडित हउ चतुर सिम्राणा ।....॥म्रादि ॥ गउदी, गुम्रारेरी, महला ५, पृष्ठ १७८

२. श्री गुरु प्र'थ साहिब, रंगि संगि विखित्रा के भोगा इन संगि श्रंध न जानी॥

जितु लागो मनु वासना श्रंति सोई प्रगटानी ॥६॥३॥१५॥४४॥ गउड़ी, महला ५, पृष्ठ २४२

३. श्रांमद्भगवद्गीता, अध्याय १६

गई है, "जिस कर्म से वास्तविक सुख की प्राप्ति होती है, वह श्राप्तिक तत्व विचार है। कर्मकारडी पिरडत श्रहंभावना से प्रेरित होकर शास्त्रों और वेदों को बकते हैं श्रवश्य, किन्तु उनके सारे कर्म सांसारिक हुश्रा करते हैं श्रथांत् श्रासुरी भाव से युक्त होते हैं। उनके सारे कर्म पाखरड-युक्त होते हैं। परिशाम यह होता है कि श्रान्तरिक मल की निवृत्ति उन श्रहंकार-युक्त कर्मों से नहीं होती। उनके श्रांतरिक मल की तो निरन्तर वृद्धि होती रहती है। जिस भाँति मकड़ी उल्टा सिर करके श्रपने श्राप द्वारा बनाए गए जाले में फँस कर नष्ट हो जाती है, उसी भाँति सांसारिक कर्म करने वाले व्यक्ति श्रहंकार युक्त कर्मों को करके, श्रपने लिए फँसाने का जाल बनाते हैं श्रीर उसी में फँस कर नष्ट हो जाते है।

मनमुख अज्ञानी और अहंकारी है। उसके भीतर महान् कोथ और अहंकार है। इसी से वह जीवन रूपी चूत-कीड़ा में अपनी बुद्धि रूपी बाजी हार जाता है?। उसके अंतर्गत अत्यधिक अहंकार और अत्यधिक चतुराई रहती है। अतएव वह जो कुछ भी कर्म करता है, उसका अंत नहीं होता। वह इसीलिए जन्मता और मरता है, उसके लिए कोई स्थान नहीं रहता। मनमुख अत्यंत अहंकार की भावना से कर्म करता है, वह बकुले की भाँति नित्य ध्यान में बैठता है। परन्तु जब उसके अहंकार युक्त कर्मों के लिए यमराज पकड़ते हैं, तो वह पछताता है3।

9. श्री गुरु प्र'थ साहिब, श्रासा मनसा बंधनी भाई, करम धरम बंधकारी।

> इन विधि द्वि माकुरी भाई ऊंडी । सिर कै भारी ॥२॥२॥ सोरठि, महला १, पृष्ठ ६३५

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मनसुखु चगुचानु दुरमित ऋहंकारी। चांसरि क्रोध जूए मित हारी॥ गउदी की वार, महला ३, पृष्ठ ३१४

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मनमुखि उर्फु बहुतु चतुराई ।

जब पकिव्या तय ही पछुताना ।।६।।२॥ गउदी गुश्रारेरी, महला ३, पृष्ट २३० इसी भाँति मनमुख जगत् की क्रूठो प्रीति में अपना मन लगाता है। हिर-भक्तों से वह सदैव कगड़ा किया करता है। माया में मग्न वह निरन्तर सांसारिक पद्म की प्रतीद्मा करता है। वह परमात्मा का नाम भूलकर भी नहीं लेता है तथा सांसारिक विपय रूपी विष खा कर मरता है। वह सदैव गंदी बातों में अनुरक्त रहता है। गुरु के सबद पर भूल कर भी नहीं ध्यान देता। इस प्रकार मनमुख परमात्मा के प्रेम में अनुरक्त नहीं होता और उसके रस को जहीं जानता। वह अपनी मर्यादा गँवा देता है। वह साधु-संगति के सहज सुख का रसास्वादन नहीं करता। उसकी जिह्ना में तिल मात्र परमात्मा के नाम का रस नहीं रहता। आसुरी प्रवृत्ति से प्रेरित होकर वह अपना तन. मन तथा धन समक्तता है। परमात्मा के वास्तविक द्वार की उसे स्वम में भी खबर नहीं रहती। वह इस संसार से आस्वें बँद कर अधकार में कृच करता है। उसे अपने वास्तविक दरवाजे (परमात्मा की प्राप्ति) की चिन्ता नहीं रहती। इस प्रकार वह अपनी आसुरी प्रवृत्तियों के कारण यमराज के दरवाजे पर बाँधा जाता है। उसे (परमात्मा का) स्थान नहीं मिलता और अपने किए हुए कमों का फल पाता है।

सारांश यह कि अहवादियों के सारे कार्य 'हउमैं' में ही होते हैं। अतः अहंकार ही उनका बन्धन है और इसी कारण बार-बार योनियों में पड़ते हैं—

हउमे पृहा जाति है, हउमें करम कमाहि । हउमे पृई बचना, फिरि फिरि जोनी पाहि रे ।।

त्रेगुणी त्रिविध कमे : सारा जगत् माया मोह के वशीभृत है। त्रातप्व सारे सांसारिक प्राणी माया, मोह के वशीभृत हुए त्रिगुणी कमें ही करते हैं। त्रिगुणात्मक गुणों के अंतर्गत कमें करने वाले माया के वशीभृत है। तम, रज और सत्व—ये तीन गुण है। मनुष्य मात्र इन्ही तीनों गुणों के वशीभृत हैं। सत्वगुण तो निर्मल होने के कारण मुख की आ सिक्त से

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जग सिउ सूदु प्रीति मनु बेधिया, जन सिउ वादु रचाई ॥

जमु दिर बाघा ठउर न पावै श्रपुना कीश्रा कमाई ॥ सोरिठ, महला १, पृष्ठ ५६६ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, खासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६६

त्रीर ज्ञान की त्राक्षकि से त्रर्थात् ज्ञान के त्राभिमान से बाँधता है। राग रूप रजोगुण की उत्पत्ति कामना आर आसिक से हुई है। वह जीवात्मा को कमाँ श्रीर उनके फल की श्रासिक से बाँधता है। तमोगुण की उत्पत्ति श्रशान से हुई है स्त्रीर जीवाल्मा को प्रमाद, श्रालस्य स्त्रोर निदा के द्वारा बाँधता है । जिस काल में इस देह में तथा अन्तः करण आरे इन्द्रियों में चेतनता और बोध-शक्ति उत्पन्न होती है, उस कान में ऐसा जानना चाहिए कि सत्वगुण बढ़ा है। रजोगुण के बढ़ने पर लोभ श्रीर प्रवृत्ति श्रयांत् सांसारिक चेष्टा तथा सब प्रकार के कमों का स्वार्थ बुद्ध से आरम्भ एवं आशान्ति, मन की चंचलता और विषय भोगों की लालसा यह सब होते हैं। तमोगुण के बढ़ने पर अन्त:करण श्रीर इन्द्रियों में अपकाश एवं कर्त्तव्य कमों में अपवृत्ति, प्रमाद, मोह, इत्यादि उत्पन्न होते हैं? । ससार के समस्त प्राणी न्यन या अधिक इन्हीं तीनों गुणां में बरत रहें हैं। उनके सारे कर्म इन्हीं तीनों गुणां के बशीभृत हैं। परिणाम यह होता है कि ऐसे पुरुष ब्रावागमन का चक्कर लगाते रहते हैं। सत्वगुग् में स्थित हुए पुरुष उच्च लोकों में, रजोगुग्। मध्य लोकों में और तमोगुणा अवोगिन को पाप्त होते हैं। त्रिगुणात्मक गुणों वाले सारे कर्म बन्धन के हेत हैं।

गुठ अमरदास जी कहते हैं त्रिगुणात्मक गुणों वाले सारे कर्म बंधन के हेतु हैं। उन्होंने त्रिगुणात्मक कर्मों की इस माँति समोज्ञा की है, "अध्ययन करने वाले द्वैत भागना से युक्त होकर हो अध्ययन करते हैं। ऐसे लोग त्रिगुणात्मक माया के निमित्त ही क्ताड़े वाले कर्म करते हैं। ऐसा करने में उनका सत्य, रज और तम का हद पाश कभी नहीं दूटता। गुढ के सबद से ही त्रिगुणात्मक माया का पाश छिन्न-भिन्न होता है। वे ही गुढ के 'सबद' मुक्ति देने में समर्थ होते हैं। त्रिगुणात्मक माया के गुणों में रमने के कारण मन चंचल हो जाता है और वह किसी प्रकार वश में नहीं आता। दुविधा में पड़कर वह दसों दिशाओं में चक्कर मारता फिरता है। इस प्रकार विध का कीड़ा विध हो में अनुरक्त रहता है और विध ही में मर कर नष्ट हो जाता है 3।"

१. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय १४, श्लोक ६-७-८

२. श्रोमद्भगवद्गीता, अध्याय १४, रलोक, ११-१२ तथा १३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, दूजै भाइ पड़ै नहीं बुक्ते । त्रिविध माइआ कारण लुक्ते ।।

गुरु नानक ने एक स्थल पर कहा है, "तीनों गुगों से प्रेम करने वाला बार-बार जन्मता और मरता है। चारों वेद त्रिगुगात्मक माया के दृश्यमान आकार का ही वर्णन करते हैं। वे जाग्रत, स्वप्न, सुमुप्ति अथवा सत्व, रज, तम ही की अवस्था का ही वर्णन करते हैं। तुरीय अवस्था केवल सद्गुरु से ही जानी जा सकती है ।"

श्रीमद्भगवद्गीता में भी वेदों को 'त्रेगुरुव' कहा गया है? ।

त्रिगुणात्मक स्वरूप में कम करने से, उनकी बुद्धि आसिक युक्त रहती है। इससे वे आसिक बुद्धि का त्याग नहीं कर सकते। विना इसका त्याग किए हरिन्स का स्वाद नहीं आता। इस प्रकार संध्या, तर्पण, गायत्री, इत्यादि कम, बिना परमात्मा के ज्ञान के दुःख स्वरूप ही हैं, क्योंकि ये सब त्रिगुण पर ही बल देते हैं—

त्रैगुण धातु बहु करम कमावहि हिर रस सादु न आइआ। सिधित्रा तरपण करिह गाइत्री बिनु बूक्ते दुखु पाइत्रा ॥२॥१०॥ सोरिठ, महला ३, पुष्ठ ६०३.

श्री गुरु ब्रन्थ साहित का यह निश्चित सिद्धान्त है कि तीनों गुण माया के ही अंतर्गत हैं। जो तीनों गुणों का सहारा लेकर कर्म करता है, उसकी गति-मुक्ति कभी नहीं होती और न परमात्मा की भक्ति ही प्राप्त होती है।

त्रैगुख सभा धातु है, ना हरि भगति न भाइ। गति सुकते करे न होवई, हउमै करम कमाहि ॥२॥२॥ मलार, महला ३, प्रष्ट १२५८

> विखु का कीड़ा विखु महि राता विखु ही माहि पचाविष्यका ।।॥।२३।।३०।।

माक्त, महला ३, प्रष्ठ १२७ १, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जनमि मरे त्रेगुख हितकास।

तुरीश्रावसथा सितगुर तै हिर जसु ।। गउड़ी, महला १, पृष्ठ १५४ २. श्री मद्भगवद्गीता— अध्याय २, श्लोक ४५

### मोज्ञ-प्रद कमें और उसके मेद

जब परमात्मा का ही श्रंशभृत जीव श्रनादि-पूर्व कर्मार्जित जड़ देह तथा इन्द्रियों के बन्धनों से बद्ध हो जाता है, तब इस वृद्धावस्था से उसे मुक्त करने के लिए मोज्ञानुकूल कर्म करने की प्रवृत्ति देहेन्द्रियों में होने लगती है श्रीर इसी को व्यावद्दारिक दृष्टि से "श्रात्मा की स्वतंत्र प्रवृत्ति" कहते हैं। यह प्रेरसा श्रात्मा की है श्रीर यह मोज्ञानुकूल कर्म के लिए होती है।

सिकैल गुरुओं द्वारा निरूपित बंधन प्रद कमों के उदाहरणों से इस अम में नहीं पड़ना चाहिए कि गुरु लोग शुम कम के त्याग पर जोर देते हैं। गुरुओं ने शुम कमों के आचरण पर बहुत अधिक बल दिया है। हाँ उन्हाने उस शुम कम की निन्दा की है, जो अहंमाव से प्रेरित होकर आशा, मनसा के बन्धन में किए जाते हैं। अहंमाव से किए हुए शुम से शुम धम भी बन्धन के हेतु हैं। जंजीर चाहे लोहे की हो, अथवा सोने की दोनों ही बाँधने में स्वतंत्र हैं।

सिक्ख गुर शुभ कमों की महत्ता पूर्ण रूप से स्वीकार करते हैं, वे शुभ कमों को पार उतारने का साधन मानते हैं। यथा—

> विशु करमा कैसे उत्तरिस पारे १ ॥५॥२॥ करगी वासहु तरे न कोड् ।। करगी वासह भिसति न पाइ ।

सिक्ख गुरुश्रों के अनुसार मोब-यद कमों का विभाजन तीन भागों में किया जा सकता है—

१. हरि-कीरत कर्म ।

ग्रथवा

श्रथवा

- २. श्रध्यात्म कर्म ।
- ३. हुकम-रजाई कर्म।
- १. हिर कीरत कर्म : हिर कीरत कर्म के पहले "किरत" कर्म को समक लेना चाहिए । किरत कर्म वे अञ्छे अथवा बुरे कर्म हैं, जो जीव ने पिछले जन्मों में किए हैं । बारम्बार उन्हीं कर्मों के कारण आदत पड़ जातो

१. गीता-रहस्य अथवा कर्मयोग शाख: वाल गगाधर तिलक, पृष्ठ २७३

२ श्री गुरु श्रंथ साहिब, रामकती, महला १, पृष्ठ ३०३

३. थ्रो गुरु अंथ साहिब, रामकली की वार, महला १, पृष्ठ ३५२

४. श्री गुरु प्रंय साहिब, रामकली की वार, महला १, पृष्ट ६५२

है। उसी ब्रादत के वशीभूत होकर, जो पुरुष कर्म करता है, वह किरत कर्म कहलाता है। किरत कर्म भोगने ही पड़ते हैं, मिटते नहीं। कर्मों के योग लिए कमों की किरत भाग्य में लिख दी जाती है 1 -

श्रावै जाइ भवाईऐ पहऐ किरति कमाइ। पुरवि लिखिया किउ मेटीऐ लिखिया लेख रजाइ। विनु हरि नाम न छुटीऐ गुरमात मिलै मिलाइरे ॥७॥१०॥

इस प्रकार पूर्व जन्मों का लेख किसी के मिटाए नहीं मिटता, क्योंकि वह परमात्मा के रजा के अनुसार लिखा जाता है। उस कर्म से याद कोई मुक्ति दिला सकता है, तो वह है गुरु।

किरत कम महान् पत्रल होते हैं-इकि आवहि जावहि वरि वासु न पावाह किरत के बाघे पाप कमाविह ॥ अंधुले सोभी वृक्त न कोई लोभु बुरा अहकारा हे <sup>१</sup>॥४।३॥१।

ग्रथवा-

किरत पद्द्या नह मेटै कोइ। किया जाणा किया आगे होइ ४॥१॥१०॥ किरत-कमं की दुरूहता मेटने में यदि कोई समर्थ है, तो वह है "हरि-कीरत-कम" । यह कर्म सभी कर्मों में श्रेष्ठ है । परमात्मा के नाम का गुगागान ही 'किरत कर्म' के सारे मलों को धो सकता है। गुक्झों के अनु-सार परम-गति-प्राप्ति का यह अनुपम सोपान है। समस्त श्री गुरुगंथ साहिब में स्थान-स्थान पर इसकी चर्चा की गयी है।

गुरमुखि करणी हरि कीरति सार । गुरमुखि पाए मोख दुन्नार ॥ अनदिनु रंगि रता गुण गावै अंदरि महिल बुलाविष्या ॥।।। सतिग्र दाता मिले मिलाइआ। प्रै भागि मनि सबहु वसाइआ।। नानक नामु मिले चडिआई हरि सचे के गण गावणिश्रा "।।

6||8||20

<sup>🤋</sup> गुरमति अधित्रातम करम किलासको : रण्धीरसिंह, पृष्ट २६५

२ श्री गुरु प्रंय साहिव १, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ ५६

३, श्री गुरु प्रंथ साहिब, मारू, सोलहे, महला १, पृष्ठ १०२६

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी, महला १, पृष्ठ १५३-५४

५ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम्स महला ३, पृष्ठ ११५

श्रयांत् परमात्मा का गुणगान ही गुरुमुखों का श्रेष्ठ कर्म है। इसी के द्वारा उन्हें मोझ का द्वार प्राप्त होता है। जो साधक निरन्तर परमात्मा के प्रेम में सराबोर होकर उनका गुणगान करता है, वह परमात्मा के "सच खगड" के महल के भीतर बुलाया जाता है। परन्तु दाता सद्गुरु के द्वारा ही श्रेष्ठ कर्म प्राप्त हो सकता है। परम भाग्य हो, तभी सद्गुरु का सबद मन में बसता है। इस प्रकार सच्चे परमात्मा के गुणगान से उन्हें श्रलीकिक महिमा प्राप्त होती है।

गुरु नानक देव हरि-कीरत कर्म की प्रशंसा करते हुए एक स्थल पर इस माँति कहते हैं, "सद्गुरु जिसके अन्तर्गत सच्चे परमात्मा को इसा देता है, उसी को सच्चे योग की युक्ति के मूल्य का वास्तविक ज्ञान होता है। उसके लिए यह और वन समान हो जाते हैं। चन्द्रमा की शीतलता एवं सूर्य की उष्णता में भी ऐसे व्यक्ति की बुद्धि समान हो जाती है। कोरति रूपी

करगी उसका नित्य का अभ्यास हो जाता है"—

जिसके श्रंतिर साचु बसावै । जोग जुगित की कीमित पावै ॥२॥ रिव सित एको गृह उदिश्रानै । करणी कीरित करम समानै ॥३॥६॥ सारांश यह कि किलयुग के सभी साधनों में "हरि कीरत कर्म" सर्व

अंध्य है।

हरि कीरति उत्तमु नामु है विधि कलजुग करणी सारु ।।

२. अधिआतम (अध्यातम) कर्म: श्री गुरु ग्रंथ साहिव में आध्यातिमक कर्म उन कर्मों को कहा गया है, जो जीवातमा और परमात्मा के
बोध और उनसे एकता का सम्बन्ध स्थापित करते हैं। तात्पर्य यह है कि जिन
आहंभाव-विहीन साधनों के बल पर जीवातमा अध्यातम पथ पर उत्तरोत्तर आगे बढ़ता है, वे अध्यातम कर्म हैं। इसी प्रसंग में यह बतला
देना समाचीन प्रतीत होता है कि सिक्ख-गुरुओं ने उन वैयक्तिक और सामाजिक कर्मों के संपादन पर बल दिया है, जिनसे व्यक्ति अथवा समाज के
नित्य के जीवन का उत्थान होता है, भले ही उनकी गणना आध्यात्मिक
कर्मों के अन्तर्गत न की गई हो—उदाहरणार्थ, स्नान, दान, परोपकार आदि
कर्म, स्नान से शारीरिक शुद्धि होती है। शारीरिक शुद्धता का मन की शुद्धता
पर बहुत अधिक प्रभाव पड़ता है। हाँ, उस स्नान, उस दान, उस परोपकार

१. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, कानड़े की बार, महला ४, पृष्ठ १३१४

की भत्सेना अवश्य की गयी है, जो अहंभाव से प्रेरित होकर किए जाते हैं। सदाचार सम्बन्धी सामान्य नियम, जो आडम्बर और पाखरड का रूप नहीं धारण करते, सिक्ख गुरुओं को मान्य हैं—

यथा, त्नान की महत्ता श्री गुरु ग्रंथ साहिब में स्थान स्थान पर वर्शित है,

नामु दानु इसनानु न कीओ इक निमित्न न कीरत गाइओ १ ॥३॥ १॥३॥ अथवा, उठि इसनानु करहु परभाते सोए हरि आराधे २॥

इसी प्रकार नाम, दान ऋौर स्नान पर सामृहिक रूप से बल दिया गया है,

दुवादसी दानु नामु इसनानु । हरि की भगति करहु तिज मानु 3।। अथवा, नामु दालु इसनानु दब सदा करहु गुर कथा ४।।

सदाचार सम्बन्धी अन्य नियमों के ऊपर भी श्री गुरु ग्रंथ साहिब में स्थान-स्थान पर बहुत बल दिया गया है। गुरु नानक देव ने तो यहाँ तक कहा है कि बिना सत्य, संयम, शील के यह शरीर प्रेत के शरीर की भाँति है तथा काठ की भाँति निष्पाण, शुष्क और नीरस है। पुण्य, दान, स्नान, संयम, साधु-संगति के बिना जनम-धारण निर्थक है—

जतु सतु संजमु सीलु न राबिया प्रेत पिंजर मिह कासदु भइया।
पुंचु दानु इसनातु न संजमु साथ संगति बिनु बादि गइया ।
गुरु नानक देव ने त्राध्यात्मिक कमों को सच्चा माना है। इन्हीं
कमों के द्वारा परमात्मा का साज्ञात्कार होता है। उन्होंने गउड़ी राग में
आध्यात्मिक कमें के अन्तर्गत निम्नलिखित बातें बतायी है ।

१. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, टोडी, महला ५, पृष्ठ ७१२

२. श्री गुरु प्रन्य साहिब, वसंतु, महला ५, पृष्ठ ११८५

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, थिती गउड़ी, महला ५, पृष्ट २६६

४. श्री गुरु पंथ साहिब, मारू की वार, महला ५, एष्ठ ११०१

५. श्री गुरु प्रंथ साहिब, रामकली, महला १, पृष्ठ ६०६

६ श्री गुरु अंथ साहिब, -श्रिधश्रातम करमे करे ता साचा ।

कहु नानक अपरंपर मानु ॥८॥६॥ गउदी, महला १, एष्ट २२३

- (क) पंच कामादिकों को मारना।
- (ख) सचाई धारण करना।
- (ग) एक परमात्मा की ज्योति सर्वत्र देखने का प्रयास करना ।
- (ध) गुरु के शब्द (शिज्ञा) पर आचरण करना।
- (ङ) परमात्मा का भय मानना, ऋर्थात् उसके भय से पाप-कर्मों में प्रवृत्त न होना ।
  - (च) आत्म-चिन्तन में निमरन रहना।
  - (छ) गुरु की कृपा में दृढ़ विश्वास रखना।
  - (ज) गुरु की सेवा सर्व भाव से करना।
  - (क) ब्रहंकार को मारना।
- (ञ) एक मात्र परमात्मा को जप, तप, संयम समक्तना और पुराखों का पाठ मानना।

गुरु नानक देव ने एक स्थल पर कहा है कि सत्य का निवास उस व्यक्ति में समक्तना चाहिए, जिसमें निम्नलिखित आचरण घटित होते हों "—

- (क) जिसके हृदय में परमात्मा का निवास हो, जो परमात्मा से प्रेम करता हो, जो नाम के श्रवण मात्र से प्रफुल्लित होता हो।
  - (ख) शरीर का शोधन करके नाम रूपी बीज वो दे।
- (ग) जो गुरु द्वारा सञ्ची शिज्ञा प्रहण किए हो स्त्रीर उस पर स्त्राचरण करता हो।
  - (घ) जीव मात्र के प्रति दया माव रखता हो।
  - (ङ-दान-पुगय करता हो।
- (च) श्रात्मा रूपी तीर्थ का निवासी हो, श्रर्थात् निरन्तर श्रात्मिक वृत्ति में रमण करता हो।
  - (छ) जिसकी वृत्ति सद्गुर की शिक्षा द्वारा शान्त हो गयी हो।
  - (ज) जो सत्याचरण में रत हो।
  - १. श्री गुरु ग्रंथ साहिव,—साचु ता परु जागीए

नानकु बखाये बेनती जिनु सचु पले होइ ॥ श्रासा की वार, महला ३, पृष्ट ४६८ पाँचवें गुरु ने स्रात्म-साज्ञात्कार के निम्नलिखित साधन बतलाए हैं।

- (क) गुरु का शब्द (शिका) हृदय में धारण करना ।
- (ख) काम, क्रोध लोभ, मोहाद से बचना ।
- (ग) पंच ज्ञानेद्रियों और पंच कर्मेन्द्रियों को वश में करना।
- (व) परमात्मा की कृपा में पूर्ण विश्वास रखना।
- (ङ) दुष्टों श्रीर सज्जनों में परमात्मा की एक ज्योति देख कर उन्हें समान भाव से देखना।
  - (च) विराट्-परमात्मा की साधना निम्नलिखित साधनों से करना-
    - (१) जो कुछ बोलना, उसे ज्ञान समकता।
    - (२) जो कुछ भी अवस करना, उसे नाम समझना ।
    - (३) जो कुछ भी देखना, उसे ध्यान समझना ।
  - (छ) सहजावस्या में रहना।

आध्यात्मिक कर्मी का एकत्रीकरणः यदि आध्यात्मिक कर्म संकलित किए जायें, तो उनका क्रम इस प्रकार हो सकता है—

- (क) पंच कामादिकों को मारना।
- (ख) शरीर का शोधन करने, पंच ज्ञानेन्द्रियों और पंच कर्मेन्द्रियों को वशीभूत रखना।
- (ग) एक परमात्मा की ज्योति, सर्वत्र देखने का प्रयास करना,—दुष्ट में भी और सज्जन में भी।
  - (घ) सत्याचरण में रत होना।
- (ङ) गुरु की कृपा में अपूर्व विश्वास रखकर, उनके सबद को हृदय में धारण करना तथा उन पर आचरण करना, साथ ही गुरु की सेवा में रत रहना।
- (च) परमात्मा को सभी कर्मकाण्डों से बढ़ कर मानना तथा उन्हें अपने हृदय में बैठाना। उनके नाम मात्र से गद्गद् हो आना और पाप कर्मों के करने में परमात्मा का भय मानना।

सहजे जागण सहजे सोइ॥ रागु गउड़ी गुद्धारेरी, महला ५, पृथ्ठ २३६

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गुर का सबदु रिद श्रंतरि धारे ।

- (छ) ग्रात्म-स्वरूप में स्थित होकर शान्त होना।
- (ज) जीव मात्र के प्रति दया-भाव रखना।
- (क्त) असहायों की दान पुरव द्वारा सेवा करना।
- (अ) परमात्मा की कृपा में पूर्ण विश्वास रखना।
- (ट) श्रवण, वाणी, हब्टि श्रीर मन द्वारा विराट्-पुरुष की उपासना करना।
  - (ठ) सहजवृत्ति धारण करना।

इस प्रकार उपर्युक्त कर्म आध्यात्मिक कर्म हैं। पर उनकी सीमा बनानी और एक सीमा निर्धारित करनो बहुत कठिन है। ख्रतः हमारी राय में ख्राल्म-साझात्कार सम्बन्धी वे सभी कर्म, सभी उपासनाएँ और सभी ख्राचार-व्यवहार जो ख्रहं भावना से रहित होकर परमात्मा-साझात्कार के निमित्त किए जाते हैं, ख्राध्यात्मिक कर्म हैं।

३. हुकम-रजाई कर्म : श्रंत में श्री गुरु ग्रंथ साहित में 'हुकम रजाई' कमों की चर्चा की गयी है। 'हुकम रजाई' कर्म वे हैं, जो परमात्मा की प्रेरसा, श्राज्ञा, मर्ज़ी श्रथवा इच्छा से होते हैं। मेरी ऐसी धारण है कि यह कर्म सिद्धावस्था का कर्म है। विशुद्ध श्रंत:करस में ही परमात्मा की श्रंतध्वीन सुनायी पड़ती है। मिलन श्रंत:करस में यह नहीं सुनायी पड़ती। श्राध्यात्मिक कर्मों द्वारा जिसका श्रंत:करस नितान्त पवित्र हो गया है, वही परमात्मा की प्रेरसा के वास्तविक रहस्य को समक सकता है। 'हुकम-रजाई' कर्म श्रपने से नहीं होते, बल्कि गुरु की महान् कृपा श्रीर परमात्मा की श्रनुकम्या होते हैं।

गुरु अर्जुन वे एक पद में बतलाया है, कि "हुकम रजाई कर्म वहीं कर सकता है, जिसे प्रभु स्वयं प्रेरित करके कराता है। वहीं सज्ञान और विश्वसनीय है, जिसे परमात्मा का हुकम मीठा लगता है। स्टिंग्ट के सारे जीव परमात्मा के एक सूत्र में पिरोए गए हैं। जिसे परमात्मा प्रेरित करता है, वहीं उसके चर्खों में लगता है। जिस प्रकार बन्द कमल सूर्य के प्रकाश से प्रस्फुटित होता है, इसी प्रकार वह पुरुव भी प्रफुल्लित होता है, जो सारे घंटों के भीतर एक परमात्मा का दर्शन करता है ।"

<sup>1.</sup> श्री गुरु अंथ साहिब, सोई कारण जि आपि कराए।

कर्म स्वमावत: अन्धा, अचेतन तथा मृत होता है। यह न तो किसी को स्वयं पकड़ता है और न किसी को छोड़ता है। ममत्व युक्त आसिक्त के छूटने पर कर्म के बन्धन आप ही टूट जाते है, फिर चाहे वे कर्म बने रहें या चले जायँ । इस प्रकार कर्मों का दग्ध होना मन की निर्विषयता और ब्रह्मा मैक्य के अनुमय पर ही अवलम्बित है । भूना हुआ बीज जैसे उग नहीं सकता, वैसे ही 'हुकम रजाई' कर्म बंधनों में बीध नहीं सकते।

प्रमुका सचा मक्त और सेवक कर्म से विमुख नहीं होता। उसके अंतः करण में प्रमुकी आज्ञा की स्पष्ट ध्विन मुनायी पड़ती है। वह उसी के अनुसार जगत् के सारे व्यवहारों में प्रवृत्त होता है। प्रमुकी आज्ञा होती है, तो वह ध्यान करता है और प्रमुकी आज्ञा के अनुसार ही वह ध्यान छोड़कर लोगों में भगवद्मिक का प्रचार करके पाखंडों को छोड़ने की शिद्धा देता है । यदि प्रमुकी आज्ञा हुई, तो धर्म-रज्ञा के निमित्त, लोगों को निर्मीक बनाने के लिए अथवा उनका संकट दूर करने के लिए इँसते-इँसते अपने प्राणों का उत्सर्ग कर देता है अरेर यदि प्रमुकी आज्ञा हुई, तो स्वयं हाथ में कृपाण लेकर स्वा लाख से एक को लड़ाता है ।

प्रभु की 'रजा' अपनी इच्छाराक्ति और कियाराक्ति को मिला देना 'हुकम रजाई' कर्म का वास्तविक रहस्य है। यह कर्म बंधन का हेत नहीं, अपितु मोज्ञ के साज्ञात् द्वार को खोलने वाला है। ऐसे ही कर्मों के हाथ में मुक्ति की कुर्ज़ी है। तभी तो गुरु अर्जुन देव ने कहा है,

जंघ कवलु जिसु होइ प्रगासा तिनि सरव निरंजन डीठा जीउ ॥ ॥२॥४२॥४६॥ साम, महला ५, पृष्ठ १०८

१, गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शाख: बाल गंगधार तिलक, पृष्ट २८%

२. गीता-रहस्य अथवाकर्मयोग शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, पृष्ट २८७

३. इस वाक्य का तात्पर्य गुरु नानक देव जी की जीवनी से है।

४ इस वाक्य का तापत्य गुरु अर्जुन देव तथा गुरु तेग बहादुर की शहादत से है।

प् इस वाक्य का ताल्पर्य गुरु गोकिन्द्र सिंह जी के सिक्ख-संघटन तथा उनकी लढ़ाइयों से है।

''तैसी श्रागिशा कीनी ठाकुरि तिसने मुखु नहीं मोरिश्रो<sup>9</sup> ॥ श्रथवा

''जो जो हुकमु भइष्यो साहिब का सो माथै लै मानिक्यो<sup>2</sup> ॥

गुरु नानक देव ने कहा है कि जिनकी वृत्ति 'तैलधारावत' ब्रह्म में

रमी हुई है, उनके सारे सांसारिक कर्म व्यर्थ हैं, श्रर्थात् उनके सारे सांसारिक
कर्म दर्भ हो जाते हैं—

जे जाणिस बहमं करमं । सिम फोकट निसचड करमं । । मुगडकोपनिपद् में भी कहा गया है ''ब्रीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् इड्टे परावरे ४'' श्रीमद्भगवद्गीता भी इसी प्रकार कहती है—

"ज्ञानाग्नि सर्वं कर्माणि भस्मसात् कुरुतेऽर्जुन् ।"

त्रर्थात् 'हे त्रार्जुन, ज्ञान रूपी आप्रि से सारे कर्म भस्म हो जाते हैं।'' किन्तु स्मरण् रहे कि यह ज्ञान शाब्दिक ज्ञान मात्र नहीं है, बल्कि ब्रह्मीभूत होने की अवस्था अथवा बाह्मी स्थिति है।

निष्कर्ष: उपर्युक्त विवेचन से इम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि सिक्ख गुरुक्रों ने कर्म त्याग करने को नहीं कहा, बिल्क कर्मों के विधिवत् सम्पादन पर बल दिया है। दसों गुरुक्रों का जीवन ही इस बात की सिद्धि का सबसे पुष्ट प्रमाण है। हाँ उनका कथन, यह श्रवश्य है कि 'मन से राम, हाथ से काम।'

मन महि वितवड चितवनी उदय करहु उठि नीत ॥

गुरु अर्जुन देव ने एक स्थान पर कमों के सम्पादन पर इस. माँति बल
दिया है—

उदम करेदिया जीउ तं कमावदिया सुख भुंचु । धिम्राइदिम्रा त् प्रभु मिलु नानक उतरी चिंत<sup>®</sup> ॥

१. श्री गुरु श्रंथ साहिब, मारू, महला ५, प्रच्ट १०००

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिव, मारू, महला ५, पृष्ठ १०००

३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, पृष्ठ ४७०

४. मुख्डकोपनिषद्, मुख्डक २, खख्ड २, मंत्र ८

५. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय ४, श्लोक ३७

६ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गृजरी की वार, महला ५, पृष्ठ ५१६

७. श्री गुरु ग्रंथ साहिब गृजरी की वार, महला ५, पृष्ट ५२२

श्रयांत् "ऐ प्राणी, त् उद्यम करके कमाश्रो श्रौर जीवन में मुख भोगो। परन्तु साथ ही प्रमु का ध्यान करो श्रौर उनका साझात्कार करने का भी प्रयन्न करो। 'नानक कहते हैं कि इस प्रकार कर्म श्रौर प्रमु चिन्तन के सम्मिश्रण से तुम्हारी सारी चिन्ताएँ मिट जायँगी।"

वास्तव में कर्म, ज्ञान और मिक्क एक दूसरे के पूरक हैं। गुरुओं ने दास्तव में कर्म, ज्ञान और मिक्क एक दूसरे के पूरक हैं। गुरुओं द्वारा निरूपित इन तीनों के बीच अद्भुत समन्वय स्थापित किया है। गुरुओं द्वारा निरूपित सारे कर्म मिक्क-भावना से ख्रोत प्रोत हैं। विना मिक्क के कर्म "आध्यात्मिक" अथवा 'हुकम रजाई' कर्म नहीं हो सकता। उनकी हिन्द में विना मिक्क के कर्म शुरुक, अहंकार युक्क, पाखरहपूरा और वन्धन का हेतु है।

ME OF RESPONDENCE OF STREET

# हरि-प्राप्ति-पथ

## (आ) योगमार्ग

योग की शाचीनता : योग भारतवर्ष का सबसे प्राचीन एवं महत्त्व-पूर्ण साथन है। शुक्क यजुर्वेद के ३३ वें एवं ४० वें अध्यायों में योग-सम्बन्धी विशिष्ट विषयों का उल्लेख किया गया है। वेदों के अतिरिक्त उपनिषद (कल्यास, योगांक, पुष्ठ ६२) श्रीमद्भागवत (कल्यास, योगांक, पुष्ठ १०६). श्रीमद भगवदगीता (कल्यास, योगांक, पृष्ठ १२२) योग वाशिष्ठ (कल्यांस, योगांक, पुष्ठ ११७) तथा तंत्र आदि ग्रंथों में (कल्याण, योगांक, पुष्ठ १०५) योग का स्पष्ट उल्लेख मिलता है। भारतवर्ष के सभी प्राचीन धर्म-बौद्ध, जैन अपदि-योग की महत्ता के समर्थक हैं। महावीर एवं जैन धर्म के अन्य साधकों ने योगान्यास किया और उस पर अपने विवेचनात्मक मत प्रकट किए। तान्त्रिकों ने ग्रपनी साधना के हेत योग को ही ग्राधार बनाया। नाथ सम्प्रदाय की साधना के भी योग की प्रक्रियाओं को विशिष्ट स्थान प्राप्त हन्ना स्रीर अन्ततोगःवा वह योगी-सम्प्रदाय के नाम से ही प्रख्यात हन्ना। नाथ-पंथियों के पश्चात् हिन्दी के निर्मणवादी कवियों में भी योग का वर्णन उपलब्ध होता है। इस प्रकार योग भारतीय दर्शन खीर धर्म का गीरवपुर्श श्रंग तथा भारत की सर्वाधिक प्राचीन एवं समीचीन साथ ही अति प्रसिद्ध याती है । महर्षि पतंजित योग-सूत्रों के सर्व प्रथम रचयिता हैं।

योग-शब्द के विभिन्न अर्थ: योग शब्द का प्रयोग विभिन्न अर्थों में होता है। आत्मा और ब्रह्म की एकात्मकता योग है। देहातम बुद्धि त्याग कर आत्म भावापन्न होना भी योग है। चित्तवृत्ति का नियोग भी योग है। सुख-दु:ख आदि पर विजय प्राप्त करना भी योग कहा जाता है। (गीता-समस्वं योग उच्चते)। आराधना के लिए भी योग का प्रयोग होता है। कर्म-बन्धन से उदासीन होना भी योग है। भजी प्रकार कृत-कर्म भी योग ही है (योग: कर्ममु कौशलम्-भीमद्भगवद्गीता) से बिभिन्न पदायों का निज

१. सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीकित, द्वितीय अध्याय, पृष्ठ २२-२३

स्वरूपों को खोकर एक ही रूप में परिश्त हो जाना भी योग है। योगफल जोड़ तथा गिंशतशास्त्र का जोड़ भी योग ही कहा जाता है। वैवक के नुसस्ते को भी योग कहते हैं। मारश, मोहन तथा उच्चाटन आदि को भी योग की संशा ही आती है। पुराश काल में युद्ध के लिए सैनिकों को सन्नथ हो जाने के लिए भी "योगोयोग:" शब्दों में आशा दी जाती थी। किसी विशिष्ट उपाय को भी योग कहा जाता है। इस प्रकार कोशकारों ने योग शब्द के तीन-चार दर्जन आर्थ किए हैं। पर जब हम याग शब्द का प्रयग दर्शन शास्त्र में करते हैं, तो इसका अभिप्राय होता है, वह विशिष्ट प्रशालो जिसके द्वारा आत्मा और परब्रह्म में एकात्मकता स्थापित की जा सके। इस इस हांग्र से महर्षि पतंजिल के योग-सूत्रों का द्वितोय सूत्र विशेष रूप से पटनोय एवं विचारशीय हैं।

योग शब्द 'युज्' धातु से बना है जिसका अर्थ जोड़, मेल, मिलाप, एकता, एकत अवस्थिति इत्यादि होता है। ऐसी स्थिति की प्राप्ति के उपाय-

साधन युक्ति अथवा धर्म को भी योग कहते हैं ।

'युज्' धातु का त्रर्थं समाधि भी होता है। ग्रतएव योग शब्द को हृदयङ्गम करने के लिए समाधि शब्द की जानकारी भी श्रेपेद्धित है। समाधि का श्र्यं है, त्रिपुटो—ध्याता, ध्येय, ध्यान—का विलीन हो जाना। परत्रहा से युक्त होने के सहज स्वामाविक उपाय को भी समाधि की संशादी जाती है। योग शब्द के श्रंतर्गत यही दोनों तत्व निहित है। जिस श्रवस्था में परत्रहा की सत्ता चैतन्य श्रीर त्रानन्द श्रपने ग्राप ही हमारी वाखी, भाव श्रीर कार्य के द्वारा पूर्ण रूप से प्रस्कृटित होकर प्रकट हो जाय, उसी का नीम योग है । मेरी राय में चित्तवृत्तियों का नाम रूप श्रादि उपाधियों को त्याग कर सच्चिदानन्द पूर्ण ब्रह्म में निर्वाण दीप के समान प्रतिष्ठित हो जाना ही योग है। इस श्रवस्था की प्राप्ति के केवल एक साधन को बतलाना योग की व्यापक महत्ता को कम करना है। यह स्थिति श्रनेक प्रकार के साधनों से हो सकती है—प्रेम योग, सांख्य योग, कर्मयोग, हठ योग, राज योग, मंत्र योग, लय योग।

सुन्दर-दशैन : त्रिलोकीनारायण दीचित, द्वितीय अध्याय, पृष्ठ २३

गीता रहस्य अथवा कर्मयोग शाख: बाल गंगाधर, तिलक पृष्ठ ५५

३ सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीचित, अध्याय २, पृष्ठ २३

### इठयोग

उपर्युक्त योगों में से हठयोग तो शार रिक साधना पर निर्मर है, और शेष मन पर । इटयोग के लिए यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार धारणा, ध्यान समाधि आदि आवश्यक हैं । समाधि उसका अन्तिम फल है । अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह यम के आंग हैं—

"श्रिहेंसा सत्यास्तेय ब्रह्मचर्यापरिश्रहा यमाः"।" पातंजल-योग-दर्शन के श्रनुसार नियम के पाँच भेद हैं— 'शौच संतोष तप: स्वाध्यायेश्वर प्राणिधानानि नियमाः ९"

पातंजल योग-दर्शन के अनुसार "स्थिर सुखमासनम् " हो आसन है— अर्थात् निश्चल होकर एक ही स्थिति में चिरकाल तक बैठने का अभ्यास ही आसन है। परन्तु शिव-संहता के अनुसार आसनों की संख्या ८४ मानी गयी है । महिंप पतंजिल के अनुसार आसन की सिद्धि हो जाने के पश्चात् श्वास-प्रश्वास की गति का स्थिगत हो जाना ही प्राख्याम है । श्वास-प्रश्वास की गति के अनुसार प्राख्याम के तीन अंग होते हैं — पूरक, कुंभक और रेचक।

प्रत्याहार में साधक की इन्द्रियाँ अपने कार्य से विलग होकर मन के अनुकूल हो जाती हैं । धारणा में मन को किसी स्थान या वस्तु-विशेष पर केन्द्रीभूत करना पड़ता है। ध्येय के आश्रय भूत स्थान पर चित्त को एकाप्र करके नियोजित करना ही धारणा है ।

धारणा के पश्चात् ध्यान आता है। चिचवृत्ति को निरन्तर ध्येयवस्तु में नियोजित करना ध्यान है । समाधि योग की चरमाविध है। वह परम गति है। इसमें पाँचों शानेन्द्रियाँ मन तथा बुद्धि के साथ निश्चल हो जाती

१. पातंजल योग-दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र ३०.

२. पातजल-योग दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र ३२.

३. पातंजल-योग-दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र ४६.

४, शिव-संहिता, तृतीय पटल, रलोक १००, पृष्ठ ८७

५ पातंजल-योग-दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र ४६.

६ पातंजल-योग-दर्शनम्, साधनपाद २, सूत्र ५४

७ पातंजल-योग-दर्शनम्, विसृतिपाद ३, सूत्र १

८. पातंजल-योग-दर्शनम्, विमृतिपाद ३, सूत्र २

हैं, यही ब्राझी त्थिति है। महर्षि पतंजिल ने इसका स्त्रामास इस भाँति दिया है - "ध्यान करते-करते जब चित्त ध्येय के ही स्त्राकार में परिणत हो जाय स्त्रोर-त्रिपुरी का सर्वथा स्त्रमाव हो जाय, वही समाधि है।

सारांश यह कि यम और नियम आचारात्मक प्रवृत्ति से सम्बद्ध है। आसन और प्राणायाम शारीरिक शुद्धि के निमित्त हैं। इन्द्रियाँ अपने अपने विषयों को त्याग कर अंतर्मुख होकर चित्त में समाहित हो जायँ, यहो प्रत्याहार है। विशिष्ट स्थान पर चित्त को केन्द्रीभृत कर देना धारणा है। चित्त का अपने लक्ष्य से चलायभान न होना ही ध्यान है। ध्याता, ध्येय और ध्यान तीनों का एक हो जाना "असम्प्रज्ञात समाधि" है। असम्प्रज्ञात समाधि में स्थित होकर साधक अपने आत्म-स्वरूप में स्थित हो जाता है और प्रकृति के बन्धनों से मुक्त हो जाता है।

## गुरुओं द्वारा निरूपित योग

(क) हठयोग

गुरु नानक देव अनुपम गुण्याही और साथ ही अपूर्व उदार थे, उन्होंने किसी भी साधन प्रणाली की निन्दा नहीं की। हाँ उसके पालपडों, बाह्माचारों, कहियों की तीन आलोचना अवश्य की। वे सार्वमीम सिद्धान्त के मह न् प्रतिप दक थे। उनका अनुसरण अन्य गुरुओं ने भी किया। समस्त श्री गुरु अन्य सहन जी में हठयोग की शब्दाविलयाँ प्रचुर मात्रा में मिलती है। उदाहरणार्थ—

उलिटिक्रो कमलु बहमु वीचारि। इंम्रुत धार गगिन दस दुआरि। त्रिभवणु वेधिक्रा आपि मुरारि॥१॥ रे मन मेरे भरमु न कीजै। मनि मानिऐ इंम्रुत रस पीजै॥१॥ रहाउ२॥८॥ इजिबित जाित रहे लिव लाई। जीवित मुकति गति इंतरि पाई॥४॥ इजिपत गुफा महि रहिह निरारे। तसकर पंच सबदि संघारे॥

१ पातंत्रज्ञ-योग-दश्नम्, विभृतिपाद ३, स्त्र ३ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गठदी, महला १, पृष्ठ १५३

पर घर जाइ न मनु डोलाए॥
सहिज निरंतिर रहेड समाए॥५॥
गुरमुखि जागि रहे अउधूता।
सद वैरागी तनु परोता॥
जगु सूना मिर आवै जाइ।
बिनु गुरु सर्वाद न सोक्की पाय॥६॥
अनहद सबदु बजै दिनु राती।
अविगत की गित गुरमुखि जाती॥
तउ जानी जा सबदि पड़ानी।
एको रिव रिहिआ निरवानी॥७॥
सुन समाधि सहज मनु राता।
तिज हड लोभा एको जाता॥
गुर चेले अपना मनु मानिआ।
नानक दूजा मेटि समानिआ। ६८॥३॥२
रामकली, महला १, पृष्ठ ३०४

अनहदो अनहदु बाजे रुण्कुण्कारे राम ।

मेरा मनो मेरा मनु राता लाज विश्वारे राम ॥

अनदिनु राता मनु वैरागी सुंन मंडलि घर पाइश्वा ।

आदि पुरखु अपरंपर पिश्वारा सतिगुर अलखु लखाइश्वा ॥

आसिण् वैसणि थिरु नाराइणु तितु राता वीचारे ।

नानक नामि रते वैरागी अनहद रुणकुण्कारे ॥१॥२॥

श्वासा, महला खंत, पृष्ठ ४३६

सुंन निरंतर दीजै वंधु । उद्दे न हंसा, पद्दे, न कंधु । सहज्ञगुका घरु जागी साचा । नानक साचै भावे साचा ॥१६॥

रामकली, सिध गोसटि, महला, १ प्रष्ट ६३६ वीणा सबदु बजावै जोगी दरसनि रूपि अपारा। सबदि अनाहदि सो सहु राता नानकु कहै विचारा ॥४॥८॥ आसा, महला १, प्रष्ट ३५१

नउ दरवाजै काइग्रा कोटु है दसवै गुपतु रखीजै । बजर कपाटन खुलनी, गुर सर्बाद खुलीजै ॥ अनहद बाजे धुनि बजदे कुर सबदि सुणीजै। तितु घटि अंतरि चानणा करि भगति मिलीजै।

(रामकली, महला २, पृष्ठ ६५४)

जिना बात को बहुत श्रंदेसरो ते मिटै सिम गइश्रा ॥ सहज सैन श्ररु सुखमन नारी उघ कमल विगसङ्ग्रा ॥१॥२॥१४॥ सोरठि, महला ५, पृष्ठ ६१२

श्रनहद वाणी पूंजी ।संतन हिय राखी कूंजी । सु'नि समाधि गुफा तह श्रासनु । केवल श्रह्म प्रन तह वासनु ॥ ॥२॥२४॥२५॥ रामकली, महला ५, पृष्ठ ८६३-६४ श्रंसृत रस सतिगुरु चुश्राह्मा । दसवे दुश्रारि प्रगद्ध होइ श्राह्मा ॥ तह श्रनहद सबद बजहि धुनि वाणी सहजे सहजि समाई है ॥ ६॥१॥ मारू सोलहे, महला ४, पृष्ठ १०६६

इस प्रकार के अनेक उदाहरण प्रस्तुत किए जा सकते हैं। इन उदा-हरणों में प्रयुक्त होने वाले अनेक शब्द आए हैं। 'उलटिओ कमलु', 'अमृत धारि', 'गर्गान', 'दसम दुआरि', 'अंमृत रस', 'लिव', 'अलिपत गुफा' 'सहजि', 'अनहदि सबदु', 'सुंनि समाधि', 'सुंनि मंडलि', 'सुंनि', 'सहज गुफा', 'बीणा सबदु', 'अंमृत भोजन', 'सहज सैन', 'उध कमल', 'अनहद वाणी' आदि शब्द यों ही नहीं प्रयुक्त हुए हैं। इन शब्दों के प्रयोग जान बूक्त कर किए गए हैं। इससे स्पष्ट ज्ञात होता है कि सिक्ख गुफ्ओं की योग के प्रति अपूर्व श्रद्धा थी। इसीलिए उन्होंने योग की शब्दालियों के सार्यक प्रयोग अपनी रचनाओं में किए हैं। अतएव जिन सिक्ख-आचार्यों ने यह धारण बनायी है कि सिक्ख गुफ्ओं में योग की भावना भी पायी जाती, हमारी समय में वह समीचीन नहीं प्रतीत होती।

हठयोग की सारी प्रक्रियाएँ गुरुश्रों को मान्य नहीं : इस स्थल

पर यह स्पच्ट कर देना बहुत आवश्यक प्रतीत होता है कि योग के प्रति
गुरुओं की अपार श्रद्धा है अवश्य पर उन्हें हटयोग की सारी प्रक्रियाएँ मान्य नहीं
है। बिना भक्ति के हटयोग त्याज्य है। गुरुओं की दिष्ट में प्राणायमा, नेवली
आदि कर्म बिना भक्ति के शारीरिक व्यायाम मात्र हैं। भक्तिहीन योग निष्पाण
और तत्वहीन है। बिना भक्ति के योग आहंकार युक्त, पाखरड पूर्ण और
नीरस है। शरीर-भाव की प्रधानता के कारण इसमें परमात्मा की प्राप्ति का
विलद्धण आनन्द नहीं प्राप्त हो सकता। गुरु नानक देव ने योग की
असार्यवता इस प्रकार सिद्ध की है—

चाइसि पवनु सिंघासनु भीजै । निउली करम खटु करम करीजै । राम नाम बिनु बिरथा सासु लीजै ।।३।। श्रंतरि पंच श्रगनि किउ धीरनु धीजै । श्रतरि चोरु किउ सादु लहीजै । गुरमुखि होइ काइश्रा गढ़ लीजै ।:४॥५॥।

त्र्यात् "पवन को दशम द्वार (सिहासन) पर चढ़ाते हो श्रौर उनका रसास्वादन करते हो, हठयोग के घट् कर्म—(धोती, नेती, नेवली, वसती, त्राटक, कपालभाति) करते हो। परन्तु यह समक्त लो कि बिना परमातमा की भक्ति के कपाल-भाति आदि कियाएँ तथा पूरक, कुम्मक तथा रेचक आदि प्रशायाम करने सभी व्यर्थ हैं। बिना भक्ति के श्वास खेना, लुहार की भट्टी की बौंकनी के श्वास खेने के तुल्य है। जब तक अन्तःकरण में काम, कोघ, लोभ, मोह, श्रहंकार की पाँच प्रचयह अभियाँ जल रही हैं, तब तक केवल हठयोग की कियाओं मात्र से कुछ भी नहीं हो सकता, धैर्य और शान्ति की प्राप्ति नहीं हो सकती। जब तक अन्तःकरण में चोर बैठा हुआ है, तब तक वास्तविक परमत्मा-रस रूपी अमृत का स्वाद नहीं प्राप्त हो सकता। गुढ द्वारा दीजित होने पर ही शरीर रूपी गढ़ के ऊपर विजय प्राप्त की जा सकती है।"

गुरु नानक देव ने इस बात को मलीभाँति स्पष्ट कर दिया है कि हठपूर्वक निग्रह करने से अनेक बत, संयम कठोर तप करने ने शरीर अवश्य

१. गुरु प्रथ साहिब, रामकली, महला १, एष्ट ६०५

ह्यीग होगा । किन्तु मन में रस श्रथवा श्रानन्द नहीं प्राप्त होगा । परमात्मा के नाम से बहुकर कोई भी साधन नहीं है—

हठ निग्रह करि काइम्रा छीजै। बस्तु तपनु करि मनु नहीं दीजै। राम नाम सरि खबरु न पुजै । । १। । । ।।

ह्ठयोग की सिद्धियों के प्रति । बरोधा भाव : हठयोग की साधना-प्रणालों में परमात्मा की प्राप्ति के पूर्व अनेक सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती है। उस समय यदि साधक विवेक-शील और वैराज्यवान् नहीं है और उसमें शांगिरिक भाव अहंभाव तथा लोकेषणा, वित्तेषणा की प्रधानता है, तो वह उन्हीं सिद्धियों के चक्कर में पड़कर अपने वास्तविक लक्ष्य को भूल जाता है और उससे विमुख हो जाता है। सिद्धियों का सुख अन्य है। अल्प में सुख नहीं। सुख तो भूमा ही है, क्योंकि "यो वै भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमित्ति ।"

गुरु रामदास जी योग की इस प्रकार की सिद्धियों को चेटक की सिद्धि

समभते थे-

श्रासण सिध सिखहि बहुतेरे मिन मागहि रिधि सिधि चेटक चेट कईश्रा।

तृपति संतोखु मिन सांति न आवै मिलि साधू तृपित हरिनामि सिधि पईआ ॥ ॥ ॥ ॥

व्यवसाय पूर्ण और पालण्डयुक्त योग के पति विरोधीभाव : गोरलनाथ जी के योग का इतना ऋषिक प्रभाव था कि कुछ लोगों ने योग को जी बका का साधन बना लिया था। ऐसे योगियों का एक दल देश में तैयार हो गया था जो योग के प्रदर्शन तथा फूठी सिद्धियों की प्रवं-चना द्वारा साधारण जनता को गुमराह कर रहे थे। गुढ नानक देव के समय में तो 'जोगियों' का ऋातंक ऋौर भी ऋषिक था। गुढ नानक देव ऐसे युग पुठष इस पालण्ड को कैसे सहन करते ? इसी से उन्होंने ऐसे 'जोगियों' को तीन मर्त्सना की है—

१. गुरु प्रन्थ साहिब, रामकली, महला १, पृष्ठ ३०५

२. झान्दोग्यपनिषद्, अध्याय ७, खर्ड २३, मंत्र १

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विलावलु, महला ४, पृष्ठ ८३५

"ऐसे योगी जगत को त्याग का उपदेश देते हैं, पर स्वयं धन-संप्रह करके मठों का निर्मण करते हैं। ऐसे लोग स्थैर्य के आसन को छोड़कर बैठे हैं। भला वे सत्य परमात्मा को (श्रपने फुठे आचरणों से) कैसे पा सकते हैं ? ऐसे भागा ममता में मोहित होकर खियों के प्रेमी बने हुए हैं। वे गृहस्थी को ता अवश्य त्याग बैठे हैं, पर उनकी वृत्ति संसार में रमी हुई है। परिसाम यह होता है कि न तो वे अवधृत ही हैं, न सांसारिक ही - 'दुविधा में दोनों गए, माया मिलो न राम।' ऐ जोगी, अपने आत्म स्वरूप में टिक जाओ, तां तुम्हारी सारी दुविधाएँ नष्ट हो जायँगी । तुम्हें घर-घर भिच्चाटन करते हुए लज्जा नहा आती ? वे योग के तो गीत गाते हैं, पर स्वयं अपने को नहीं पहचानन । तुम्हारा स्त्रान्तरिक परिताप कैसे नष्ट हो ? गुरु के 'सबद' को अपने मन में प्रेमपूर्वक स्थान दो और ज्ञान रूपो भिज्ञा को खाओ। ऐ जोगियों, तुम लोग तो अंगों में विभूति मल कर पालएड करते हो। माया त्रीर मोह में पड़कर बार-बार यमराज के डंडे सहते हो। तुम्हारा हृदय रूपी खप्पर ता फटा हुआ है, भला उसमें प्रेम रूपी भिन्ना किस प्रकार आ सकती है ? माया के बन्धनों में बंधे हुए बार-बार मरते हो स्रार जन्म लेते हो । यती कइलाने का दम्भ तो अवश्य करते हो, पर वीर्य-रज्ञा नहीं करते हो। माया के त्रिगुशात्मक गुशों पर लुब्ध होकर माया की ही याचना करते हो। तुम निर्देयी हो, अतएव तुम्हारे अन्तः करण में परमात्मा की ज्योति का प्रकाश नहीं होता। तुम-नाना प्रकार के सांसारिक जंजालों में पड़कर नष्ट हो रहे हो । वेश बनाते हो, कंथा को साजते हो, परन्तु तुम्हारा वेश प्रदर्शन मात्र के लिए है। यह वेश वैसा ही है, जैसे बाजीगर अनेक प्रकार के वेश बनाकर मठे खेल दिखलाकर, संसार से पैसे ऍउता है। तुम्हारे अन्तःकरण में चिन्ता की अभिन प्रव्यलित हो रही है। भला बताओं बिना शुभ कमों का आचरण किए निरं वेश मात्र से कैसे भवसागर से पार हो सकते हो ? काँच की मुद्रा कानों में धारण किए हो। विद्या स्त्रीर कोरे विज्ञान से मुक्ति नहीं प्राप्त हो सकती। ( तुम योगी तो बनते हो ), पर तुम्हारी जिह्ना इन्द्रिय तो नाना प्रकार के रसों के स्वाट लेने में मुग्ध हुई है। इस प्रकार तुम इन्द्रिय-मुखों के चक्कर में पड़कर साहात् पशु बन गए हो, श्रीर उस पशुत्व के निशान ( संस्कार ) अब भी नहीं मिट रहे हैं । जोगी कहला कर सांसारिकों की भाँति तम भी त्रिगुसात्मक माया के चक्कर में पड़े हुए हो। सद्गुरु के 'सबद' पर विचार करने से ही शोक से निवृत्ति हो सकती है, क्योंकि सद्गुर के 'सबद' ही पवित्र और सच्चे होते हैं। ऐ जोगी, उसी युक्ति पर विचार करो ।"

उपर्युक्त कथन पर ही कुछ विद्धान यह धारणा बनाते है कि गुरु नानक देव योग के विरोधी थे। वे वास्तविक योग के विरोधी नहीं हैं। हाँ, योग की रूढियों, बाल्लाडम्बरों और प्रदर्शनों के अवश्य विरोधी हैं।

वास्तिविक योग क्या है ? : गुरु नानक देव के एक 'स्वद' में योग के बाह्य प्रदर्शनों के प्रति क्रान्तिकारी विचार परिलक्षित होते हैं। किन्छ उसी स्थल पर यह भी बताया है कि वास्तिविक योग क्या है ? उस पद के

नि-नलिखित भाव ई-

"दीग न तो कंबे में है, न दगड में, न भस्म रमाने में, न कानों में
मुद्रा धारण करने में और न शृं की बजाने में । वास्तिविक योग तो यह है कि
माया के बीच रहते हुए, निर्लेंग हिर में समाया रहे । बातों में योग नहीं है ।
जिसकी हिण्ट समान हो गयी है, वही वास्तिविक योगी है । योग न तो बाहर
मही और रमशान में है और न ध्यान लगाने में । देश-देशान्तरों के अमण
तथा तीर्थादिकों में स्नान करने में योग नहीं है । माया के बीच रहता हुआ
भी जो निर्लेंप हिर के साथ सदैव रमण करता रहे, बधी योगी है । सद्गुरु
की प्राप्ति पर ही संशय और अम की निवृत्ति हो सकती है और विषयों में
दौड़ता हुआ मन रक सकता है । ऐसी अवस्था में परमात्मा के प्रेम का
निर्मंद निरन्तर मदने लगता है । सहज ही उसमें ध्यान लग जाता है । उसके
ध्यान के लिए किसी कध्ट विशेष की आवश्यकता नहीं पड़ती । इसी शरीर
में प्रमु का परिचय प्राप्त हो जाता है । जो साधक अपनी वासनाओं का दमन
कर लेता है और जीवित अवस्था में ही मृतक की भाँति वासना-शृन्य हो जाता
है, वहा वास्तिविक योगी है और वही योग साधने योग्य है । बिना किसी बाजे
के भी शृंगी निरन्तर वजती रहती है और यही निर्मयावस्था की प्राप्ति है? ।"

<sup>3.</sup> श्री गुरु गन्य साहिब, — जगु परवोधिह मदी बधाविह । ... ... ... जोगी जुगति बीचारे सोई ॥ रामकली, महला १, एष्ठ ३०३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जोगु न खिथा जोगु न इंड जोगु न भसम चढ़ाईए ।

अंजन माहि निरंजनि रहीएे जोग जुगति तउ पाईऐ ॥४॥१॥८॥ सूही, महला १, पृष्ठ ७३०

कुछ त्राध्यात्मिक रूपकों में योग के प्रति गुरुखों के उदात विचार प्रकट होते हैं। गुरु अमरदास जी के विचार योग के सम्बन्ध में निम्नलिखित हैं, "श्रम ऋथवा लज्जा की मुद्रा कानों में धारण करो ख्रीर दया का कथा बनात्रों । जन्म-मरण को खेल सममना, इसी का भरन धारण करो । जो इसे जीवन में अ।चरण करता है, वही वास्तविक योगी है। ऐ योगी, ऐसी किंगरी वजान्त्रो, जिससे म्रहर्निश म्रनाहत ध्वीन प्रतिध्वनित होती रहे स्त्रौर परमात्मा में निरन्तर प्रेम बना रहे। सत्य और संतोष को अपना कंशा और मोली बनाक्रो और नाम रूपी अमृत का ही निरन्तर पान करते रहो। परमात्मा के थ्यान को डंडा बनाह्यो और परमात्मा की 'सुगति' की शृंगी बनाह्यो। बुद्धि की हड़ता ही तुम्हारा आसन है। इसी से तुम्हारी द्वेत कल्पनाएँ नष्ट हो जायँगी। शरीर रूपी नगर में नाम रूपी भिन्ना माँगो, तभी (योग) प्राप्त हो सकता है। जो किंगरी बजाता फिरता है, उससे सत्य परमात्मा की प्राप्ति नहीं हो सकती। किंगरी से न तो शान्ति ही प्राप्त हो सकती है, न ऋहंकार ही नध्ट हो सकता है। परमात्मा के भय श्रीर प्रेम इन्हीं दोनों वस्तुत्रों को किंगरी के दो तुम्बे बनाखो और इस शरीर को उस शरीर का डरडा बनाखो। गुरु द्वारा शिक्षा लेने पर ही तुम्हारी किंगरी का तार बज सकता है स्त्रीर इसी से नुष्णा-निवृत्ति हो सकती है। जो परमात्मा के हुकम को समकता है ऋौर उसके ऋनुसार कार्य करता है, वही वास्तविक योगी है। योग की उपर्युक्त कही हुई विधियों से संशय-निवृत्ति हो जाता है, स्रांत:करण निर्मल हो जाता है । 17

गुर नानक देव जी ने जपुजी में कहा है—
मुद्रा संतोख सरसु पतु मोली धिष्ठान की करहि विभूति।
स्थिया कालु इत्रारी काइष्ठा जुगति डंडा परतीति ।
श्रियांत् "मेख के योगी न बनो। श्रात्म-योगो बनो। श्राध्यात्मिक

<sup>9.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिय, सरमै दीखा मुंद्रा कंनी पाइ जोगी खिया करि त् दहन्ना।

सहसा तृटै निरमलु होवै जोग जुगति इव पाए ॥६॥ रामकली, महला ३, एफ २०८

२. श्री गुरु प्रन्य साहिव, जपुजी, पौड़ी २८, महला १, पृष्ठ ६

कमं करो । मुद्रा पहनने की अपेका संतोष धारण करो । मोली पहनने की अपेका अपनी इज्जत और लाज (शरम और प्रतिष्ठा) को सँमाल कर रखो । उन पर लीक न लगने दो । शरीर पर मस्म मलने की अपेका ध्यान जमाओ । यह काल के वर्शाभूत होने वाला शरीर प्यांप्त है, (यही कंया है) अन्य कंथा धारण करने की कोई आवश्यकता नहीं है । इस अपनी काया को कुमारी रखो अर्थात् कामलिस न होने दो । प्रतीति और पूरे विश्वास के साथ परमात्मा के नाम के साथ जुड़ना ही तुम्हारा डंडा हो । तुम्हें अन्य डंडे की क्या आवश्यकता है ? प्रतीति की युक्ति का डरडा ही तुम्हें पूरा सहारा देगा । वह तुम्हें अडोल रखेगा, डिगने न देगा । "

सारांश यह कि यंग में सिक्स गुरुक्रों की अपूर्व असा यी। हाँ, वे लोग उसके वाह्याचारों, रुढ़ियों और पास्तरहों के विरोधी अवश्य थे।

शून्य: गुरु नानक देव के अनुसार 'शून्य' वह शब्द है, जो सब की उत्पत्ति का मूल का कारख है। इसी से सबकी उत्पत्ति है?। इसी शून्य में नियंजित करना गुरुओं के अनुसार सर्वोपिर योग है। 'सिद्ध-गोध्ठी' में इसकी महत्वपूर्ण विवेचना की गयी है। गुरु नानक देव ने शून्य की मीमांसा इस प्रकार की है—

अतिर सुनं बाहरि सुनं त्रिभवण सुनंम सुनं ।
चउथे सुने जी नह जाणे ताको पाप न पुनं ॥
चिट घिट सुन का जाणे मेठ । आदि पुरखु निरंजन देउ ॥
जो जनु नाम निरंजन राता । नानक सोई पुरखु विधाता ॥५१॥
सु'नो सु'नं कहे सभु कोई । अनहत सु'नु कहां ते होई ।
अनहंत सु नि रते से कैसे । जिसते उपजे तिसही जैसे ।।
ओइ जनिम न मरहि आविह जाहि । नानक गुरमुखि मन समकाहि ॥५२॥
नड सर सुधा दसवें पूरें । तह अनहत सु'नु बजाविह तुरें ॥

<sup>1.</sup> पंजाबी भाखा विगित्रा अते गुरमति गिल्लान : मोहन सिंह, पृष्ट ७३-७४

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, - पडणु पाणीसु ने ते साजे ॥२॥५॥१७७ मारू, सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३७

साचें राचे देखि हज्रे । घटि घटि साचु रहिन्रा भरपूरे ॥ गुपती वाणी परगदु होइ । नानक परित लए सचु सोइ । । ५३॥

मोहन सिंह जी ने अपनी पुस्तक "पंजाबी भाखा विगित्रान अते

गुरमति विगिन्नान" इसकी निम्नलिखित ढंग से विवेचन की है -

"वह अटल, निश्चल पदवी कैसी है ? उसमें कोई फ़रना नहीं फ़रती । स्फुरगा के कारण ही सारे कथन, भय, वैर तथा द्वैत भाव होते हैं। उस अफ़र श्रवस्था में जिसमें स्राशा, मनसा, तृष्णा, वैर, मोह नहीं होता शन्यावस्था कहते हैं । शुन्यावस्था का तालार्य यहीं नह कि कुछ सुनायी न दे अथवा कोई स्त्रास शब्द ही सुनायी दे। शुन्यावस्था तीनों गुर्खों की प्रवृत्तियों से परे अवस्था है। इम चौथी ऋवस्था भी कहते हैं। यह गुगातीत ऋवस्था है, निर्लिप्तावस्था है, निष्कामावस्था है, निश्चलावस्था है। इसी को तुरीयावस्था भी कहने हैं। तीनों गुर्गों की शुन्यावस्था में मनुष्य अनुभव करता है कि यह शुन्यावस्था तीन प्रकार की, तीन गुण्वाली नीची अवस्था है। .....पर अमली शन्य चौथी श्रवस्था, जो निजानन्द, श्रात्मानन्द, सत्य में तन्मयता की श्रवस्था है। यह अवस्था नाम निरंजन की तटाकारिता, आध्यात्मिक अवस्था, अथवा वह अतीव शन्य की अवस्था। इस अवस्था में पहुँचकर साधक पाप-पुराय दोनों से परे हो जाता है। इस अवस्था में किसी प्रकार के दनद अथवा देत माव के लिए स्थान नहीं रहता। वास्तव में यह शन्यता घट-घट में व्याप्त है। इसका दूसरा नाम भी आतमा, अद्वैत, निर्लेप, निरंजन आदि है। आदि पुरुष निरंजन देव ही शुन्यावस्था के रूप में घट-घट में व्याप्त हो रहा है। जो द्यारमाराम, नाम-निरंजन को अवण कर, मनन कर उसी बीच निमन्न हो गया है, मानो वह व्यक्ति साद्धात् विधाता हो गया है। ब्रहंकार की निवृत्ति हुई, नाम की प्राप्ति हुई, तो ब्रह्मज्ञानी ख्राप परमेश्वर हो जाता है।"

"जिन योगियों की यह धारणा है कि हमने अपने मन के संकल्प-विकल्प को रोक लिया है, अएतव, बस, हमारे अन्तर्गत शुन्य (Emptiness) की अवस्था उत्पन्न हो गयी है और हम परमात्मा के बीच में लीन हो गए हैं, वे अम में हैं। वास्तव में यह शून्य तो निर्माण किया हुआ शुन्य है। हमारा लक्ष्य, हमारा ध्येय तो अनाहत शुन्य है, नाम शून्य है, जो स्वयं गुठ कृपा

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिय, रामकली, सिध गोसटि महला, १, पृष्ठ १४३-४४

से इमें प्राप्त होता है। इसे प्राप्त कर सावक कृतकृत्य हो जाता है। जिस यहस्य अथवा उदासी को यह अवस्था प्राप्त होती है वह परमात्मा की भाँति निर्लिप्त हो जाता है, वह अद्वैत-स्वरूप हो जाता है और अपने कर्ता पुरुष के साथ 'सच्चा खगड' में निर्देकारी अवस्था को प्राप्त कर लेता है। उसके लिए फिर जीवन-मरसा कैसा? वह कहीं आता जाता नहीं। इसके विना मन अतीत शुन्य रूप गुफा के रहस्य को नहीं जान सकता।"

"नव तालों नाम से भर कर अथवा नवों को अहंकार मल, विच्लेप द्वैत से खाली करके दसवें ताल को भरे. माया की सुरति रंचमात्र के लिए भी न रहे, केवल नाम की सुरित रहे । नाम-निरंजन को ही सुने, स्पर्श करे, देखे, स्वाद ले ग्रीर मनन करे ग्रीर फिर दसवें ताल को (श्रद सुरति) को नाम 'सबद' से भरे। तब उसे अनाइत शन्य के तूरे बजते हुए प्रतीत होंगे। श्रयात् उसका वास एकंकार ( एक श्रोंकार ) के मरहल में हो जाता है। बह जो एकंकार रुबद बहा है, जो केवल वागी द्वारा रच सकता है उसकी अनाहत ध्वति अन्य ध्वनियों से विलज्ञण, अद्वितीय आनन्द देने वाली है। वह अनाहत शब्द, शब्द नहीं है। नाम निरंजन के साथ एकाकार की 'सुरित' ग्रवथा 'चेतनता' है। यह विलक्षण लवलीनता और पूर्णता है। वह ध्वनि कानों मे नहीं सुनी जाती, क्योंकि वह अवग-शक्ति से परे है। वहाँ तो केवल सत्य और सत्य पुरुष के अतिरिक्त कुछ भी नहीं है। वहाँ आत्मा और पर-मात्मा एक हो जाते हैं। एक मात्र सत्ता रह जाती है। उस साधक को यह अनुभव होने लगता है कि घट-घट में, जीव-जन्तुओं में, आकाश-पाताल में, जड़-चेतन में वही शब्द ब्रह्म, वही नाम फैला हुआ है। उसकी दृष्टि ब्रह्ममयी हो जाती है, जो कुछ देखता है 'ब्रह्म' । ब्रह्म के अतिरिक्त कोई दूसरी सत्ता उसे दिखायी नहीं देती । ऐसी अवस्था में गुप्त वागी एवं अनाहत शब्द प्रकट होता है। संत ब्रह्मज्ञानियों के ब्रन्तर्गत यह भाव सदा के लिए हो जाता है। गुरु नानक देव का कथन है कि जो पुरुप इस बात का अनुभव कर खे कि श्रव में सचमुच ऐसे स्थान—स्थिति—में श्रा गया हूँ, तो सत्यस्वरूप परमात्मा ही हो जाता है। यह गुप्त वाणी, यह दिव्य मंत्र ही ऋद्वैत-सिब्धि का अच्क प्रमास है। यही आनहत शब्द का सुनना है।"

पंजाबी भाखा विगिद्यान अते गुरमति गियान : मोहन सिंह,
 पृष्ठ १७३-७७

इस प्रकार गुरु नानक देव का शून्य वह शून्य है जो सर्वभूतान्तरात्मा है, घट-घट व्यापी है, निरंकार ज्योति के रूप में सभी के भीतर व्याप्त है। वह निरंकार ज्योति, वह शून्य ब्रह्म जड़-चेतन सभी में रमा हुआ है। प्रत्येक मनुष्य का आत्मिक वृत्ति उसका निवास है। इसी का साज्ञात्कार मनुष्य जीवन की चरम सिद्धि आर परम पुरुषार्थ है। यह विलक्षण योग है।

दशम द्वार और अनाह्त शब्द : दशम द्वार और अनाहत शब्द योगमार्ग के बहुत ही प्रचलित शब्द हैं। गुरुओं ने खपनी रचनाओं में इन शब्दों के प्रयोग बहुत अधिक किए हैं। सर्व प्रथम दशम द्वार के ऊपर विचार किया जायगा। दशम द्वार गुरुओं के अनुसार वह है, जो अनेक रूपों और निरंकार के नाम का खजाना है। तास्पर्य यह है कि हमारे अन्तःकरण में जहाँ। नरंकारी ज्योति का निवास है, वहां दशम द्वार है।

गुरुक्कों ने दशम द्वार का स्थल-स्थल पर वर्शन किया है। गुरु अमर दास के अनुसार यह दशम द्वार अमृत का स्रोत है। यहाँ निरन्तर अमृत भोजन प्राप्त होता रहता है। वहाँ ऐसी स ज स्वनि जिरन्तर होती रहती है, जिससे सारा जगत् दिका दुआ है। वहाँ अनेक बाजे अनाहत गति से बजते रहते हैं—

धावतु थान्हिया सितिगुरि मिलिगे दसवा दुश्रारु पाइत्रा । तिये श्रमृत भोजन सहज धुनि उपजै जितु सर्वदि जगतु थिन्ह रहाइत्रा ॥ तहं अनेक बाजे सदा अनहदु है सगे रहिया समाए ।

इसी दशम द्वार में ब्राखुट मंडार भरा हुन्ना है। इसी में ब्रालख पर-मात्मा का निवास है—

इसु गुका महि श्रसुट भंडारा।

तिस विचि वसै हरि अलख अपारा ।।।।।२४॥२५॥

"दशम द्वार में पहुँचने से ही अपने वास्तविक गृह की प्राप्ति होती है, अर्थात् आ म स्वरूप में स्थिति होती है। वहाँ अर्हानंश अनाहत शब्द बजता रहता है। परन्तु उस अनाहत शब्द का अवण गुरु के 'सबद' से ही किया जा सकता है। बिना गुरु के शब्द के अन्तःकरण में सदैव अन्धकार

१. गुरमति : जोध सिंह, पृष्ट २१४

२. श्री गुरु श्रंथ साहिब, श्रासा, महला ३, एष्ट ४४१

३. श्री गुरु अंथ साहिब, साम, महला ३, पृष्ट १२४

वना रहता है। बिना उसके न परमात्मा की प्रिप्त होती है, न आवागमन का चक्र मिटता है। इस दशम दरबाजे की कुंजी अन्यत्र नहीं है, उसकी कुंजी सद्गुरु के ही हाथ में है औरों से वह दरवाजा नहीं खुल सकता। पूर्ण भाग्य से ही गुरु की प्राप्ति होती है। ""

गुरु अर्जुन देव के अनुसार इसी दशम द्वार में अहच्ट, अगोचर, पर-ब्रह्म परमात्मा का निवास हैं। इसी में अनाहत शब्द है और इसी में अमृत नाम का निवास है, जिसका रस सदैव टपकता रहता है। जा कोई उस अमृत का स्वाद लेता है, वह भी अमृत ही हो जाता है—

श्चदिसदु अगोचर पारमहमु मिलि साधू श्रकव कथाइया था । अनहद सबदु दसम दुश्चारि बजिओ तह श्रमृत नाम चुकाइया था ।

112113111211

इस दशम द्वार के सिलिसिले में दो बार्ते उल्लेखनीय हैं। पहली तो यह कि हठयंग के अनुसार तो यंगी दशम द्वार में पहुँचने के पूर्व ही अनाहत शब्द सुनता है, पर सिक्ख गुरुश्रों के अनुसार अनाहत शब्द का रस दशम द्वार में पहुँचने से प्राप्त होता है। 3

दूसरी बात यह है कि सिक्स गुरुश्रों के श्रनुसार दशम द्वार 'नाम जप' से खुलता है। नाम साज्ञात्कार से दशम द्वार श्रपने श्राप खुल जाता है, तभी श्रनेक नादों का रस प्राप्त होता है।

श्रव श्रनाहत शब्द पर श्राइए । "योगिकिया के श्रनुसार जब कुराइ-लिनी उद्ख्र होकर ऊपर को उठती है, तो उससे स्फोट होता है, जिसे 'नाद' कहते हैं। 'नाद' से प्रकाश होता है श्रोर प्रकाश का व्यक्त रूप है—"महा-विन्दु"। यह 'विन्दु' तीन प्रकार का होता है—'ज्ञान' श्रीर 'क्रिया'। पारि-भिषक तौर पर योगी लोग इन्हीं को कभी सूर्य, चन्द्र श्रीर श्रव्शि कहते हैं श्रीर कभी ब्रह्मा, विष्णु श्रीर शिव भी कहते हैं। परवर्ती संत लोग भी कभी-कभी

१. श्री गुरु अंध साहिब, नड दरवाजे धावतु रहाए ।

सित गुर हथि कुंजो होर तु दर खुरहै नाहीं गुर प्रै भागि मिलावणिया ।। माक, महला ३, पृष्ठ १२४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू, महला ५, प्रष्ट १००२

३. गुरमति निरण्य : जोधसिंह, पृष्ठ २१५

अपने रूपकों में इन पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग करते हैं। यह 'नाद' और 'विंदु' है। वह असल में आलिख ब्रह्माएड व्याप्त 'श्रनाहत नाद' या 'श्रनहत नाद' का व्यष्टि में व्यक्त रूप है। अर्थात् जो नाद अनाहत भाव से सार विश्व में व्याप्त है, उसी का प्रकाश जब व्यक्ति में होता है, तो उसे 'नाद' और 'विंदु' कहते हैं। बद्ध जीव श्वास-प्रश्वास के अधीन होकर निरन्तर इड़ा और पिंगला माग में चल रहा है। सुपुम्ना का पंथ प्राय: बन्द है। इसीलिए बद्ध जीव की इन्द्रियाँ और चित्त बहिर्मुख है। जो अखरड नाद जगत् के अन्त-स्थल में और निस्तल ब्रह्माएड में निरन्तर ध्वनित हो रहा है, उसे वह नहीं सुन पाता। परन्तु जब किया विशेष से सुपुम्ना पंथ उन्मुक्त हो जाता है और कुण्डलिनी शक्ति जाग उठती है, तो प्राण् स्थिर होकर उस शून्य पथ से निरन्तर उस अनाहत ध्वनि या अनाहत नाद को सुनने लगता है। ऐसा करने से मन विशुद्ध और स्थिर ह'ता है और उसकी स्थिरता के साथ ही साथ, यह ध्वनि अधिक नहीं सुनायी देती, वयोंकि, चिदात्मक आतमा उस समय अपने स्वरूप में स्थिर हो जाता है और फिर बाह्म प्रकृति से उसका कोई सरोकार नहीं होता।"

सिक्ल गुरु स्थान-स्थान पर अनाहत शब्द के प्रति अपनी श्रद्धा प्रकट करते हैं। परन्तु गुरुआं के अनाहत का स्वरूप योगियों के अनाहत स्वरूप से मिन्न प्रतीत होता है। योगी तो दशम द्वार की प्राप्ति के पहले ही अनाहत शब्द सुनता है। सिक्स गुरुओं के अनुसार अनाहत शब्द के आनन्द की अनुभृति दशम द्वार में ही होती है। उसकी सभी कसौटी तो यह है कि जब अनाहत शब्द प्रकट होता है, तब सारे पापों और दुःखों का नाश हो जाता है और मन में अलौकिक शान्ति प्राप्त होती है। नीचे दिए गए उदाहरणों से यह बात भली भाँति सिद्ध हो जायगी।

सितगुरु सेवि जिनि तासु पद्धाता सफल जनसु जींग आह्आ। हिर रसु चाकि सदा मन तृपितश्चा गुण गावै गुणी अवाह्आ। कमलु प्रगासि सदा रंगि राता अनहदु सबदु बजाइआ। तनु मनु निरमलु निरमलु वाणी सवै सचि समाइआ॥३॥॥॥। सोरिट, महला ३, एष्ट ६०२

हिन्दी साहित्य की भृमिका (योगमार्ग और संतमत): हजारी प्रसाद
 द्विदेदी, पृष्ठ ६४

सांति तांति सहव बानंद नान विश्व वावे बनहद त्रा ॥१॥८॥३६ सोरठि, महला ५, एष्ट ६१८

मम के सिमरिन धनहद कुनकार ॥७॥६॥ गउदी सुखमनी, महला ५, प्रष्ठ २६३

गुरमित राम जपं जनु पूरा । तिनु घटि अनहत बाजै तूरा ॥२॥१६॥ गडड़ी गुआरेरी, महला १, पृष्ठ २८८

हठयोग के अनुसार नवीन 'सुरत अभ्यासी' तो पहले दिन से ही अनाहत शब्द सुनने लगता है, पर गुरुओं के अनुसार अनाहत शब्द का साद्यात्कार तब होता है, जब जीवात्मा का परमात्मा के साथ मेल होता है। निम्नलिखित प्रमाशों से यह बात स्पष्ट हो जायगी—

मेरे मनु अनंदु भइत्रा जीउ वजी बधाई

अनहत बाजे बजिह घर महि पिर संगि सेज बिड़ाई। बिनवंति नानक सहजि रहे हिर मिलिक्षा केंतु सुखदाई ॥१॥४॥ गउदी, महला, ५, पृष्ठ २४७

इम घरि साजन आए। साचै मेलि निलाए ॥

पंच सबद धुनि अन्हद वाजे हम घरि साजन आए ॥१॥१॥२॥ सूही, महला १, पृष्ठ ७६४

सिन्छ गुरुओं ने दशम द्वार और अनाहत शब्द की प्राप्ति का साधन साधना-बहुल और किया-क्रिप्ट योग की प्रक्रियाओं को नहीं माना है। हट-योगियों की क्रिष्ट साधनाओं को गुरुओं ने बिलकुल महत्ता नहीं दो है। उन्होंने अपने सहजयोग से इसे साध्य बताया है। गुरुओं की दृष्टि में नाना प्रकार के प्रायायाम, आसन और मुद्राएँ: परमात्मा की प्राप्ति के लिए बिलकुल ही आवश्यक नहीं हैं। गुरु नानक देव ने स्पष्ट बोधगा की है कि बिना नाम के योग कभी सिद्ध नहीं होता। उनकी दृष्टि में 'नाम-जप' योग-प्राप्ति का सर्वोपित साधन है—

नानक बितु नारी जोगु कद्दे त होवे देखहु रिदै बीचारे ।

१. श्री गुरु त्रथ स हिब, सिः गोसटि, महला १, पृष्ट ६४६

सिक्स-गुरुक्षों की यह दृढ़ धारणा है कि नाम के बल पर ऊँची से ऊँची आध्यात्मिक अवस्था प्राप्त हो सकती है। शून्य-समाधि योग साधना की चरम सिद्धि हैं। इसे असंप्रज्ञात समाधि भी कहते हैं। इस अवस्था में सारी त्रिपुटी-ध्याता, ध्यान, ध्येय—एक हो जाती है। यह ब्राह्मी स्थिति है। यही परम धाम हैं। सिक्स गुरुक्षों के अनुसार इस अवस्था की प्राप्ति नाम के द्वारा होती है।

नउ निधि श्रंसृतु प्रभ का नासु । देही महि इसका विस्नासु ॥ सुंन समाधि श्रनहत तह नाद । कहनु न जाई श्रचरज विसमाद "॥ कहना न होगा कि मध्ययुग के सभी भक्तों का नाम में अपूर्व विश्वास था। उनके अनुसार योग की बड़ी से बड़ी सिद्धियाँ नाम के द्वारा प्राप्त हो सकती हैं।

सिक्ख गुरुक्रों के अनुसार यह नाम मंत्र गुरु द्वारा ही प्राप्त है, साधारण व्यक्ति से नहीं । सदगुरु का मंत्र ही अनाहत प्राप्ति की कुंबी है—

> नाम मंत्रु गुरि दीनो जाकहु निधि निधान हरि असृत प्रे। तह बाजे नानक अनहद त्रे॥ ३६

गउड़ी, बावन अक्खरी, महला ५, पृष्ठ २५०-५८ प्रमु की रागात्मिका भक्ति अनाइत-प्राप्ति के लिए सबसे उपयुक्त साधन है—

प्रभु के सिमरन अनहद भुणकार ॥७॥१॥

गड़दी, सुलमनी, महला ५, पृष्ट २६३

में पूर्ण गुरु की अराधना से ही सारे कार्यों की सिद्धि होती हैं, सारे मनोरधों की प्राप्ति होती हैं और दशम द्वार तथा अनाहत सबद की प्राप्ति होती है—

> गुरु पूरा श्वाराधे । कारज सगजे साधे । सगज मनोरथ पूरे । वाजे श्रनहृद तूरे ॥१॥१८॥८२॥

सोरटि, महला ५, पृष्ठ ६२६

अब सद्गुरु नाम रूपी अमृत रस से शिष्य के हृदय को परिप्लावित करता है, तभी दशम द्वार प्रकट होता, तभी अनाहत शब्द अहर्निश वजने

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी सुलमनी, महला ५, ५४ १६३

लगता है श्रोर तभी सहजावस्था की प्राप्ति होती है। जिनके माग्य में पर-मान्मा लिख देता है, वे ही उच्च सायक गण निरन्तर गुरु की श्राराधना में अपना समय व्यतीत करते हैं। बिना गुरु के लक्ष्य-सिद्धि नहीं होती। श्रतएव गुरु के पवित्र चरणों में चित्त लगाना चाहिए।

इस प्रकार अनाहत और दशम द्वार के सम्बन्ध में गुरुओं की निजी अनुभृति है और इनकी प्राप्ति का साधन सद्गुरु-प्राप्ति, परमात्म-भक्ति और

नाम-जप है।

### (ख) सहज-योग

सहज ज्ञान: 'सहज' शब्द की व्युत्पत्ति 'सह जायते इति सहजः' के आधार पर की जाती है। जो जन्म के साथ उत्पन्न होता है, और नैसर्गिक रूप में रहता है, उसी को 'सहज' कहते हैं। इसके सम्बन्ध में कहा गया है है कि 'सहज की न तो कोई व्याख्या की जा सकती है और न इसे शब्दों द्वारा व्यक्त ही किया जा सकता है। यह स्त्रसंवेद्य अथवा केवल अपने आप ही अनुभवनगम्य है। यद्यपि इसके लिए गुरु-चरणों की सेवा भी अपेन्नित है ।

जब स्यूल बुद्धि से ऊपर उठ कर अपरोद्धानुभूति के राज्य में हमारा प्रवेश हो, तभी हमें स्वानुभव से मालूम हो सकता है कि वस्तुतः हमारे भी भीतर ब्रह्म की सत्ता है। इसी को निर्मुणी संत सहज ज्ञान कहते हैं ।

धर्म की साधना में सहज का महत्वपूर्ण स्थान है, क्योंकि साधना के सहज (स्वामाविक) होने की अपेचा और कौन सा बड़ा लक्ष्य हो सकता है ? सहज कहने से कोई इंन्द्रिय-उपभोग की धारा में अपने को अबाध गति से

### श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रंमृत रसु सतिगुरु चुआइआ।

विजु सतिगुर को सीके नाही गुर चरणी चितु लाई हे ॥७॥१॥ मारू, सोलहे, महला ४, पृष्ठ १०६६

२. मध्यकालीन प्रेम साधना : परशुराम चतुर्वेदी, पृष्ठ २३ ३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हिन्दी काव्य में निगु<sup>8</sup>ण सम्प्रदाय : पीताम्बर दत्त बद्ध्वाल, पृष्ठ १४३ छोड़ देना समकते हैं अथवा निश्चेष्ट भाव से अपने को किसी एक धारा में बहा देना समकते हैं। यह घोर तामसिकता है ।

सिक्ख गुरुशों के अनुसार सह नावस्था, मोह्नपद, जीवन्मुक्ति-अवस्था, चतुर्थं पद, तुरीय पद, तुरीयावस्था, निर्वाण पद, तत्वज्ञान, ब्रह्मज्ञान, राज थोग सब लगभग एक ही हैं। इनके नामों में विमेद हैं। पर इन सबके भीतर की अनुभूति अथवा आन्तरिक स्थिति एक है। सहजावस्था दशम द्वार की वस्तु है। इस अवस्था में पहुँचकर साधक त्रिगुणातीत हो जाता है। तीनों गुणों के प्रपंचों में जब तक साधक रहेगा, तब तक यह अवस्था नहीं प्राप्त हा सकती। इस अवस्था में न तो नींद है, न भूख। यहाँ नाम-अमृत का निरन्तर वास रहता है। आनन्द का ही निवास रहता है। यह वह अवस्था है, जहाँ न सुख है, न दुःख आन्मानन्द अथवा निजानन्द की यह अवस्था स्वयं अपने ही में प्रतिष्ठित है। यह स्वसंवेध है। यह मन, वाणी, बुद्धि, चित्त, अहंकार के परे को वस्तु है। यह वर्णनातीत है—

गुरमुखि अंतरि सहजु है मनु चिक्षा दसवै आकासि । तिथे ऊँथ न भुख है हिर अस्त नामु सुख वासु । नानक दुखु सुखु विश्वापति नहीं जिथे आतमराय प्रगासुर ॥१६॥

जब यह अवस्था प्राप्त हाती है, तो अपने स्वरूप में ही सारी पृथ्वियाँ, अनन्त आकाश और अनन्त पाताल स्थित हुए जान पढ़ते हैं। नित्य नृतन परमात्मा भी अपने घट में स्थित हुआ जान पड़ता है और शाश्वत आनन्द विद्यमान रहता है।

घर महि घरती घडल पाताला । घर ही महि प्रीतम सदा है बाला । सदा चर्नान्द रहे सुखदाता गुरमति सहज समाविण्या 3 ॥२॥२७॥२८॥

दैनिक गति के साथ शाश्वत गति का योग हो जाता है। नदी के भीतर इन दोनों जीवनों का पृथा सामजस्य है। नदो प्रतिक्रा, प्रतिपल, अपने दोनों किनारों पर अगिशत कार्य करतो चलता है आर साथ ही साथ

<sup>ा,</sup> संस्कृति संगन : हितिमो न सेन (सहन और ग्रून्य), पृष्ठ १२७

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, सलोक वारां ते वधीक, महला ३, एफ १४१४

३, श्रो गुरु प्रय साहिब, माम, महला ३, एष्ठ १२६

अपने को असीम समुद्र में निरन्तर निमन्जित कर रही है। उसका दगड-पल गत जीवन उसके शाक्ष्वत जीवन के सहज योग से युक्त है।

गुरुओं ने इसी सहज योग में अपनी रागात्मिका भक्ति, अपने हृदय का प्यार, अपना निर्मल वैराग्य, अपनी दिव्य शान्ति, अपनी सारी स्तुतियाँ, अपना ध्यान तथा अपनी धारणा और समाधि निर्माजत कर दी है। इसी सहज योग में वे परमात्मा का गुएगान करते हैं और इसी में भक्ति करते हैं और इसी के लिव में लवलीन रहते हैं। इसी में वे परमात्मा के नाम रूपी अमृत का पान करते हैं। इसी सत्य सहज योग में लवलीन होकर उन्होंने काल को भी अपनी मुद्दी में कर लिया। इसी सहज योग तथा परमात्मा के नाम संयोग से वे सदैव सत्य कर्म में निरत रहे—

सहजे ही भगति उपजै सहिज पिद्यारि वैरागि।
सहजे ही ते सुख सांति होई बिनु सहजे जीवस्य वादि॥२॥
सहज सालाही सदा सदा सहिज समाधि लगाई।
सहजे ही गुरा उचरे भगति करे लिव लाई॥
सहजे ही हरि मिन बसै रसना हरि रसु खाई॥३॥
सहजे काल विडारिक्रा सच सरसाई पाई।
सहजे हरि नासु मन बसिक्रा सची कार कमाई॥
से वडमागी जिनी पाइक्रा सहजे रहे समाइ १॥४॥

गुरु ऋजुंन देव ने सहज योग के सम्बन्ध में अपनी अनुभृति इस भाँति व्यक्त की है, सोना, जगना, सहज ही भाव में होना चाहिए। सहज भाव से जो कुछ भी होता जाय, उसे होने दो, इसमें तिनक भी वृत्ति इधर-उधर न करनी चाहिए। सहज भाव का वैराग्य, सहज भाव का हँसना, सहज भाव का मौन, सहज भाव का जप होना चाहिए। इसी प्रकार जीवन के सारे व्यवहार, सारे कर्म, सारी साधनाएँ, सारे आचार-विचार सहज भाव में होना चाहिए<sup>3</sup>।"

१. सस्कृति संगम : चितिमोहन सेन, पृष्ठ १२१

२. गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ६८

३. गुरु प्रथ साहिब, सहजे जागणु सहजे सोइ

नानक दास ताकै कुरवाणै ॥८॥३॥ गउदी गुआरेरी, महला ५, पृष्ठ २३६-३७

माया अहंकार तथा बाह्य साधनों से सहज की प्राप्ति नहीं होतो : सहज-पद की प्राप्ति 'चुरस्य धारा' की माँति 'दुर्गम' है। जो लोग त्रिगुणात्मक माया के वशीभूत होकर दौत भाव में रहते हैं, भला उद्दें सहजावस्था की प्राप्ति कैसे हो सकती है १ वह तो त्रिगुणातीत अवस्था, अदौत अवस्था है। त्रिगुणातीत के लिए माया के तीनों गुणों का छोड़ना आव-रथक है। अदौत अवस्था बिना दौत भाव को छोड़े कैसे प्राप्त हो सकती है १ एक म्यान में दो तलवार नहीं रहतीं। मनमुखों के सारे कर्म दौत भाव में, अहंकार में होते हैं, इससे वे सहजावस्था से कोसों दूर रहते हैं। तीनों गुणों में लिप्त होने के कारण यह सहजावस्था नहीं प्राप्त हो सकती—

माइन्रा विचि सहज्ञ न उपने माइन्रा दूने भाइ। मनमुख करम कमावयो हउमै जलै जलाइ।। जंमणु मरणु न चूकई फिरि फिरि बावै जाइ।।।।। त्रिहु गुणा विचि सहज्ञ न पाईऐ त्रैगुण भरम भुलाइ।।

सहज की प्राप्ति बिना गुरु के नहीं हो सकती । बड़े बड़े पंडित, बड़े बडे ज्योतिषी अपने पारिडत्य श्रीर ज्योतिष वे बल पर इस त्रिगुसातीत अव-स्था को नहीं प्राप्त कर सके। उनके परिडत्य, उनके ज्योतिष की गम वहाँ तक नहीं है।" कुछ लोग नाना प्रकार के कृत्रिम वेश बना कर अपनी तप-स्या के बल पर उसे प्राप्त करना चाहते हैं। पर स्मरण रखना चाहिए कि उन देशों में दीनता, वैराग्य श्रीर तपस्या प्रकट करने का भाव है। यह साधारण विलासिता से कहीं अधिक प्रचरड है, क्योंकि लोग सममते हैं कि इसमें सचमुच की दीनता श्रीर वैराग्य साधना प्रकट हो रही है। किन्तु श्रमल में उसमें दीनता, वैराग्य और तपस्या का प्राण्हीन मोहपूर्ण आडम्बर ही प्रकट करता है। किन्तु असल में उसमें दीनता, वैराग्य और तपस्या का प्राग्रहीन मोहपूर्ण आडम्बर ही प्रकट होता है। विलासिता के आनन्द से वह साधक को व्यर्थ के आडम्बर से भर देता है। साधक को वह दिन प्रति दिन बन्धन में जकड़ता जाता है। इसीलिए यह और भी भयंकर है "।" उनका यह आहम्बर युक्त वेश तथा उम्र तामसी तपस्या उल्टे उनके भ्रम का कारण ही बन जाती है। इसी कारण वे खावागमन के चक्कर में निरंतर पड़ते रहते हैं। गुरु अमरदास जी ने इसे इस रूप में चित्रित किया है-

<sup>1.</sup> संस्कृति सगम : चितिमोहन सेन, पृष्ठ १२२

सहजै नो सभ लोचदी बिनु गुर पाइश्रा न जाइ । पड़ि पड़ि पंडित जोतिकी बके मेखी भरम भुलाइ ।।

जो लोग कोरे कर्मकायड ग्रीर ग्राचार के बल पर सहज की प्राप्ति की कामना करते हैं, वे लोग ग्रंथकार में रहते हैं। वे लोग चाहे ग्रपने को मले ही यह समझ लें कि हमने सहजावस्था की प्राप्ति की है। पर उनके कहने से क्या होता है ? उनके मन में तो संशय ग्रीर भ्रम ज्यों के त्यों बने रहते हैं—

करमी सहजु न उपजे विग्रु सहजे सहसा न जाइ? ॥१८॥

सहजावस्था की प्राप्ति के साधन: सहजावस्था की प्राप्ति के लिए भी गुरुश्रों की निश्चत साधन-प्रणाली है। इसमें भक्ति भावना की प्रधानता है। परमात्मा की रागात्मिका भक्ति तथा सद्गुरु की अनुकम्पा से सहजावस्था प्राप्त हो सकती है। किन्तु अपने पौरुष पर भी खड़े रहने के लिए साथक को बल दिया गया है। अपना पौरुष यह है कि सद्गुरु की खोज करे और दुर्मित का त्याग करे।

गुर परसादी सहज को पाए<sup>3</sup> ॥२॥१६॥१७॥ गुर की साखी सहजे चाली तृसना अगिन बुकाए<sup>४</sup> ॥६॥१॥ सहज समाधि के लिए परमात्मा की मक्ति और नाम परमावश्यक साधन हैं—

अनुदिनु सहिन समाधि हरि लागी हरि जिपआ गहिर गभीरा ॥३॥॥॥
गुरु अमरदास जी ने सहज-प्राप्ति के साधनों का संकेत इस प्रकार
किया है—

नामें ही ते समु किछु हो जा विजु सितगुर नाम न जापै।

गुर का सबदु महारसु मीठा बिनु चास्त्रे सादु न जापै।।

कड़दी बदले जनम गवाह्त्या चीनिस नाही आपै।

गुरमुखि होवे ता एको जागै हड़में न संतापे।।१।।

१ गुरु प्रथ साहिय, सिरी रागु, महला ३, प्रष्ठ ६८

२. गुरु ग्रंथ साहिव, रामकली, महला ३, पृष्ठ ६१६

३. गुरु प्रथ साहिब, माम, महला ३, प्रष ११६

४. गुरु प्रथ साहिब, सूही, महला ३, पृष्ठ ७५३

प. गुरु ग्रंथ साहिय, वडह सु, महला ४, पृष्ट ५७४

बिलहारी गुर आपयो विटहु जिमि साचै सिउ लिव लाई। सबहु चीन्हि आतम परगासिआ सहजे रहिआ समाई १॥१॥ रहाउ॥

उपर्युक्त वाणी पर ध्यान देने से प्रतीत होता है कि सहज-प्राप्ति के निम्नलिखित साधन हैं—

- १. परमात्मा के नाम में हढ़ ग्रास्था ग्रौर उसका जप।
- २. सद्गुर की प्राप्ति।
- ३. सद्गुरु के 'सबद' पर श्राचरण करना ।
- ४ सांसारिक विषयों को कौड़ी-तुल्य त्यागना ।
- ५ गुरु में ऋपूर्व अदा और विश्वास

इस प्रकार सहजावस्था की प्राप्ति के साधन आतम-कृपा, गुरु-कृपा, ग्रीर परमात्म-कृपा तीनों ही श्रावश्यक साधन हैं।

सहजावस्था का आनन्द : पहले ही बताया जा चुका है कि सहजावस्था, मोज्ञ-पद, निर्वाण-पद, तुरीय पद, चौथा पद, तत्व ज्ञान, ब्रह्म ज्ञान ख्रादि एक ही हैं। ख्रतः सहजावस्था का वही ख्रानन्द है, जो तुरीया-वस्था ख्रयवा मोज्ञ पद का है। गुरुख्रों ने स्थान-स्थान पर उस ख्रानन्द का संकेत किया है। यहाँ पर एक उदाहरण दिया जाता है—

मिलि जलु जलहि खटाना राम ।
संगि जोती जोति मिलाना राम ॥
संमाइ प्रन पुरख करते आपहि जाणीए ।
तह सुंन सहिज समाधि लागी एकु एकु वखणीए ॥
श्वापि गुपता आपि मुकता आपि आपु वखाना ।
नानक अस मै गुण विनासै जलु जलहि खटाना रे॥४॥२॥

सहजावस्था का त्रानन्द वर्णनातीत है। जिस प्रकार जल से मिल कर जल तदाकार हो जाता है, उसी प्रकार जीवात्मा के त्रांतर्गत परमात्मा की ही रखी हुई वह ज्योति परमात्मा के साथ मिल कर तदाकार हो जाती है। नमक की डली समुद्र का थाह जेने के लिए जाती है, परन्तु वह समुद्र में मिलकर त्रापना नाम और रूप खो बैठती है और समुद्र रूप हो जाती है।

१. गुरु अंध साहिब, सूही, महला १, पृष्ट ७५३

२. गुरु अंथ साहिब, वडहं सु, महला ५, पृष्ठ ५७८

मला बताइए, वह समुद्र की बात किससे कहे ! ठीक इसी माँति साघक भी पूर्ण, कर्ता पुरुष के साथ मिल कर अपना नाम रूप खो बैठता है। जब वह स्वयं परमात्मा का ही स्वरूप हो जाता है, तो स्वयं ही अपने को जान सकता है। परमात्मा के इस अपूर्ण मिलन की दशा को चाहे 'शून्य' के नाम से पुकारिए अथवा 'सहज समाधि' के नाम से वास्तव में हैं दोनों एक ही। वह आप हो गुप्त है और आप ही मुक्त है। उसका वर्णन कोई दूसरा व्यक्ति नहीं कर सकता है। वह स्वयं ही अपने को बतला सकता है। जिस प्रकार जल के साथ जल मिलकर उसी का रूप हो जाता है, उसी प्रकार साधक जब परमात्मा के साथ मिलकर एक हो जाता है, तो उसके सारे संशय, अम तथा भय निवृत्त हो जाते हैं और तीनों गुण् भी इसी पार रह जाते हैं। वह उनसे परे हो जाता है।

CANADA - DE MINISTERNA TOTO DE LA CALLACACIONE DE L

### हरि प्राप्ति-पथ

## (३)—ज्ञानमार्ग

साथक की साधना का जिस किया से सम्बन्ध होगा, उसी के अनुसार उसकी साधना का नामकरण होगा । यदि साधक की साधना कर्म से सम्बद्ध है, तो 'कर्मयोग' कहा जायगा, यदि भक्ति से सम्बद्ध है, तो मक्ति योग होगा। यदि वह इन्द्रियों की साधना और श्वास के नियंत्रण से सम्बद्ध है तो उसे हठ-योग कहेंगे। इसीप्रकार ज्ञान से सम्बद्ध साधना की ज्ञानयोग कहा जायगा 1 "मैं पन" रूपी शारीरिक ब्रहंमाव को नष्ट कर 'सचिदानन्द' रूपी परमात्मा में स्थित होकर उसी की एकता की अनुभूति करना जान है। अनेकल में निरन्तर एकत्व का दर्शन ही ज्ञान है। इसी ब्रह्मात्मैक्य स्थिति की पूर्ण रूपेगा निममता ही ज्ञान की पूर्णावस्था है। स्मरण रहे कि यहाँ ज्ञान का अर्थ केवल शाब्दिक ज्ञान या केवल मानसिक किया नहीं है। किन्त हर समय और प्रत्येक स्थान में इसका अर्थ पहले मानसिक ज्ञान प्राप्त होने पर और फिर इन्द्रियों पर जय प्राप्त कर लेने पर ब्रह्मीभृत होने की अवस्था या ब्राह्मी स्थित ही है। यह बात वेदान्त-सूत्र के शांकर भाष्य के प्रारम्भ में कही गयी है। महाभारत में जनक ने सुलमा से कहा है "ज्ञानेन कुसते यत्नं यन्नेन प्राप्यते महत "र अर्थात मानसिक किया रूपी ज्ञान हो जाने पर मनुष्य यत्र करता है और यत्र के इस मार्ग से ही अन्त में उसे महत् तत्व (परमेश्वर) प्राप्त होता है अ ग्रतः सभी प्राशियों में एक ही ग्रात्मा व्याप्त है -इसी भाव को सदैव जारत रखना ज्ञान है स्त्रीर किंचित इत्या के लिए उसे न भूलना ज्ञान की चरम सीमा है।

१. सुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीचित, पृष्ठ ११६

२. महाभारत, शान्तिपर्वं, अध्याय ३२०, श्लोक ३०

३. गीता रहस्य अथवा कर्मयोगशाखः बाल गंगाधर तिलक, पृष्ठ २७०

# सिक्ख-गुरुओं द्वारा प्रतिपादित ज्ञान

सिक्ख गुरुक्षों ने 'ज्ञान' शब्द का प्रयोग दो ऋथों में किया है : वाचक ज्ञान श्रीर ब्रह्म ज्ञान। (१) एक तो 'चंचु-ज्ञान', 'वाचक ज्ञान', 'सांसारिक ज्ञान' श्रथवा 'मौखिक ज्ञान' है।

(२) स्त्रीर दूसरा 'प्रमात्मा का ज्ञान', 'स्रात्म ज्ञान', 'ब्रह्म ज्ञान' स्रथवा 'तत्व ज्ञान' है।

वाचक झान : सिक्ख-गुरुश्रों ने स्थान स्थान पर 'ज्ञान' की निन्दा की है। इससे इस भ्रम में नहीं पढ़ जाना चाहिए कि ज्ञान उन्हें श्रमीष्ट नहीं था श्रीर वे ज्ञान के विरोधी थे। सिक्ख-गुरुश्रों ने जिस ज्ञान की निन्दा की है, वह 'चंचु ज्ञान' श्रथवा 'मौखिक ज्ञान' है। बहुत से लोग शास्त्रादिक का श्रथ्ययन कर उन्हें रट कर महान् ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं। पर उनके श्राचरण श्रथवा नित्य के प्रयोग में वह ज्ञान नहीं श्राता। गुरुश्रों ने इस ज्ञान को 'चंचु ज्ञान' की संज्ञा दी है। जिस प्रकार कीवा 'काँव काँव' करता है, उसी प्रकार ऐसे चंचु ज्ञानी ज्ञान की लम्बी चौड़ी बातें तो करते हैं, पर उनके श्राचरण नितान्त सांसारिक होते हैं। उनके भीतर काम, क्रोध की प्रचरडािंग प्रज्वलित होती रहती है। भला ऐसे 'वाचक ज्ञानी' को 'चंचु ज्ञानी' को कही श्रान्तरिक शान्ति प्राप्त हों सकती है ?

जगु कजमा, सुखि चंचु गिम्रानु । स्रोतरि लोसु सुदु स्राममानु ॥१॥१॥३॥

मौलिक ज्ञानी चाहे श्रिति सुन्दर हो, महान् कुलीन हो, बहुत धनी हो, परन्तु यदि उसके श्रन्तर्गत परमत्मा की प्रीति नहीं है, तो वह मृतक तुल्य है।

> श्रति सुन्दर कुलीन चतुर सुखि डि०श्रानी धनवंत । मिरतक कहीश्रहि नानका जिह शीति नहीं भगवंतर ॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विलावलु, महला ३, प्रष्ट ८३२

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, गउड़ी, बाबन अक्लरी, महला ५, पृष्ट २५३

केवल वाचक ज्ञानी को परमात्मा के 'हुकम' का बोध नहीं होता। यही कारण है कि उसके सारे कार्य श्रहंबुद्धि से ही हुआ करते हैं। वास्तविक भक्त, वास्तविक ज्ञानी वही है, जो परमात्मा की आज्ञा मानता है। यदि परमात्मा की आज्ञा नहीं मानता, तो वह कच्चों में कच्चा है, अर्थात् अधमों में अधम है—

> कथनी बदनी करता फिरै हुक्सु न व्भै सचु । नानक हरि का भाणा मंने सो भगतु होइ विग्रु मंने कचु निकचु ।।

ब्रह्म-ज्ञान: ब्रह्म ज्ञान, श्रयबा तत्व ज्ञान श्रथवा सच्चे ज्ञान की महत्ता गुरुश्चों ने स्थान-स्थान पर स्वीकार की है। गुरु नानक देव जी का कथन है कि बिना ज्ञान के सारे प्राणी श्रानेक योनियों में भ्रमित होते रहते हैं, जिसके फल स्वरूप उन्हें नाना प्रकार के कष्ट उठाने पड़ते हैं। सत्य परमात्मा में निरन्तर रमण करना ही ज्ञान है। ज्ञान हो जाने पर सावक परमात्मा से मिलकर, उसी प्रकार एक हो जाता है, जैसे ज्योति से ज्योति मिलकर एकाकार हो जाती है—

गिञ्चान बिहुणी भवें सवाई । साचा रवि रहिश्चा लिव लाई ॥

निरभव सबदु गुरु सचु जाता जोती जोति मिलाइदार ॥८॥२॥१॥॥ सारे धर्मों में पवित्र श्राचरण, स्नानादिक श्रवश्य पवित्र हैं, परन्तु ज्ञान सबका सिरताज है, क्योंकि सारे शुभ कर्मों, सारी निष्काम साधनात्रों की समाप्ति ज्ञान ही में होती है—

> सगल धरम पवित्र इसनानु । सम महि ऊच विसेस गित्रानु 3 ॥

गुर नानक देव ने इसीलिए स्पष्ट शब्दों में घोषणा की है कि जो ब्रह्म को जानते है, अर्थात् जिन्हें ब्रह्म ज्ञान है, उनके सारे कर्म व्यर्थ हो जाते हैं, क्योंकि ज्ञानी के कर्म देखने मात्र को होते हैं—

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली की वार, महला ३, पृष्ठ ३५०

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३४

३. श्री गुरु अंथ साहिब, थिती गउदी, महला ५, पृष्ट २३८

जे जाणसि ब्रहमं करमं । सबि फोकट निसचं करमं ॥ र शानियों के कर्म उसी प्रकार फल देने में असमर्थ हैं, जिस प्रकार भुना बीज जमने में असमर्थ हैं ।

ब्रह्म ज्ञान और अद्वेत भाव

ब्रह्मशान में ब्राह्मैत भाव ब्रावश्यक है। दूसरे शब्दों में इस प्रकार कह सकते हैं कि ब्रह्मैतज्ञान की धनीभूतता ही ब्रह्मज्ञान है। ब्रह्मश्चानी वही है, जो सर्वत्र ब्रह्म का दर्शन कर रहा हो। सिक्ख-गुरुक्षों की दृष्टि ब्रह्ममयी है। उन्हें सर्वत्र परमात्मा के दर्शन होते हैं। सृष्टि का कोई ऐसा स्थल नहीं, जहाँ पर-मात्मा न दिखायी देता हो।

> आपै पटी कलम आपि उपरि खेल भी तू। एको कहिए नानक दला काहे कू।।2

अर्थात् तुम्हीं पट्टी हो, तुम्हीं कलम हो और उस पट्टी पर की लिखावट भी तुम्हीं हो। कहने का तात्पर्य यह है कि सुध्टि में जो कुछ, भी दृश्य अथवा अदृश्य पदार्थ दिखायी पड़ रहा है, सब परमात्मा ही है। इस प्रकार एक मात्र परमात्मा ही परम तत्व है, दूसरा कुछ, भी नहीं है।

एक परमात्मा की सत्ता सर्वत्र, सब काल में देखना अद्भेत हान है। वह स्थिति सभो साधकों को प्राप्त हो सकती है। भक्त की भी यह स्थिति हो सकती है और योगी और निष्काम कर्मयोगी तथा ज्ञानी की भी हो

सकती है।

स्रतएव जो कोई यह कहते हैं कि स्रहैत प्रतीति ज्ञान की वस्त है, स्रान्य साधकों की नहीं, वे भ्रम में हैं। स्राम का एक फल है। पद्मी स्राकाश मा है से उद्देवर उसका स्वाद ले सकता हैं स्रोर पिपीलिका धीरे-धीरे पृथ्वी से रेंग कर पेड़ पर चढ़ती हुई स्राम तक पहुँच कर उसका रसास्वादन कर सकती है। यद्यपि पद्मी स्रोर पिपीलिका स्राम तक भिन्न-भिन्न साधनों से पहुँच वते हैं, पर रसास्वादन एक सा है। उसी प्रकार साधनाएँ भिन्न-भिन्न होती हुई भी, उसके फल में एकता है। क्या भक्त की यह प्रतीति 'सीय राम मय सब जग जानी' किसी स्रहैत ज्ञानी की प्रतीति से किसी प्रकार कम कही जा सकती है!

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जासा की वार, महला ५, पृष्ठ २६८

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मलार की वार, महला १, प्रष्ट १२६१

सिनस गुरुत्रों में श्राह्मैतभाव पर्याप्त मात्रा में पाया जाता है। उनकी वाणी में इतनी तन्मयता है कि साधारण से साधारण पाठक यदि विशुद्ध भावना से पढ़ता है, तो उसे प्रतीत होता है कि परमात्मा ही सब कुछ है। जब वह सब कुछ है, तो में भी उसी का स्वरूप हूँ, क्योंकि में सब कुछ से पृथक् तो हूँ नहीं। गुरु श्रर्जुन देव की यह वाणी किसके हृदय में श्राह्मैतभाव का संचार नहीं कर देगी?

भावाध यह है कि एक ही परमात्मा के सारे विस्तार हैं। श्राप ही विश्व बना हुआ है और आप ही उसके व्यवहार का रूप धारण किए हुए है। जहाँ-जहाँ मन जाय, चित्त जाय, बुद्ध जाय, वहाँ-वहाँ परमात्मा के दर्शन हो, इस प्रकार का ज्ञान इस संसार में विरले ही पुरुष को प्राप्त होता है। वास्तव में निर्मुण सत्ता, परमात्म सत्ता तो एक ही है, परन्तु वह अनेक रंग रूप धारण किए हुए है। वही सत्ता कहीं जड़ बनी हुई है, तो कहीं चेतन। कहीं कृमि आदि का रूप धारण कर तमोगुण में पड़ी हुई है, तो कहीं ब्रह्मा-दिक का रूप धारण कर सृष्टि का संचालन कर रही है। परन्तु ये रूप परमात्मा के निर्मुण रूप से उसी प्रकार भिन्न नहीं है, जिस प्रकार जल से उसका तरंगे भिन्न नहीं हैं। तरंगों में भी वही जल व्याप्त है। परमात्मा आप हा मंदिर बना हुआ है और आप ही उस मन्दिर की सेवा का रूप धारण किए है। वह स्वयं देव है और स्वयं ही उस देव का पुजारी। वही योग है और वही योग की युक्त भी है। नानक कहते हैं कि जिसे इस प्रकार का ज्ञान है, वह नित्य मुक्त है। नित्य मुक्त इसलिए कि उसने नित्य मुक्त की कृंजी। अद्देत ज्ञान) प्राप्त कर ली है।

श्री गुरु ग्रन्थ साहित्र में ऋदैत भाव की स्थिति के ऋनेक उदाहरण भिलते हैं। कहीं-कहीं तो ऐसे उदाहरण भिलते हैं, जिनका प्रयोग वेदान्त-वादियों ने किया है—

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विलावलु, महला ५, पृष्ट ८०३

बाजीगरि जैसे बाजी पाई । नाना रूप भेस दिखलाई ॥
सांगु उतारि थंग्हियो पासारा । तब एको एकंकारा ॥
कवन रूप दिसिटियो बिनसाइयो।कतिह गइयो उहु कतते आइयो ॥१॥रहाउ॥
जल ते ऊठिह र्थानक तरंगा । किनक भूखन कीने बहु रंगा ॥
बीजु बीजि देखियो बहु परकारा । फल पाके ते एकंकारा ॥२॥
सहस बटा महि एकु आकासु । घट फूटे ते बोही प्रगासु ॥
भरम लोभ मोह माइया विकार । अम छूटे तो एकंकार ॥३॥१॥
यदि हम उपर्युक्त वाणी पर ध्यान दें, तो हमें प्रतीत होता है कि
जिन उदाहरणों से परमात्मा और सुष्टि की एकता का सम्बन्ध सुचित किया
है, वे निम्नलिखित हैं।

१. बाजीगर स्त्रीर उसका स्वांग ।

२. जल ग्रौर उसकी लहरें।

३ कनक और उसके आभूष्या।

४ बीज और उससे उत्पन्न अनेक बीज ।

५ वट और आकाश।

बाजीगर से उसका खेल पृथक नहीं है। यह खेल बाजीगर ही में है और उसी का स्वरूप है। जल और उसकी लहरों में नाम मात्र का भी मेद नहीं है। जल की लहरें जल का ही रूप हैं। संना एक है, उससे नाना प्रकार के आभूषण बनाए गए। आभूषणों में वही सोना व्याप्त है। जो आभूष्य है, वही सोना है और जो सोना है, वही आभृषण है। बीज से उत्पन्न सभी बीजों में एक ही भाव है। अनेक घटाकाश है। परन्तु उन समस्त घटाकाशों में एक ही आकाश व्याप्त है। घट फूटने पर सभी घटाकाश एक हो जाते हैं। उसी प्रकार अनेक जीव हैं। उपाधि-मेद के कारण सब प्रयक्ष्यक प्रतित हो रहे हैं। पर उपाधि मिटने पर सब एक हो जाते हैं।

सिक्ख गुरुश्रों की वाशियों में स्थान पर ऐसी उक्तियाँ पायी जाती हैं, जो श्रद्धीत भाव की द्योतिका हैं। कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते हैं— काटे श्रिशिश्रान तिमर निरमलीश्रा बुधि विगास विवेका। जिउ जल तरंग फेनु जल होई है सेवक टाकुर भए एका॥ सारंग, महला ५, एष्ठ १२०६

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु सूही, महला ५, पृष्ट ७३६

साहित सेवकु इकु इकु इसटाइम्रा। गुर प्रसादि नानक सचि समाइम्रा।

गृजरी की वार, महला ५, एष्ट ५२४ गुर परसादी दुरमित खोई । जहें देखा तहें एको सोई ॥ श्रासा, महला १, एष्ट ३५७

जत कत देखउ तत तत सोइ। तिसु बिनु दृजा नाहीं कोइ॥

भैरड, महला ५, पृष्ठ ११५०

जिल थिल महीश्रलि प्रिश्ना सुश्रामी सिरजनहारः । श्रिनिक भाति होइ पसिरश्चा नानक एकंकारः ॥ थिती गउड़ी, महला ५, एष्ठ २०६ सरव जोति रूपु तेरा देखिश्चा सगल भवन तेरी माइश्चा ॥ श्रीसा, महला १, एष्ट ३५१

इस प्रकार उपयुक्त उदाहरणों से स्पष्ट विदित होता है कि गुरुश्रों के ब्रह्मैत ज्ञान के ऊपर पूरा बल दिया है।

शेर सिंह जा अद्वैतवाद को स्वाकार नहीं करते: श्री गुरु अंथ साहिब में भक्ति प्रधान है, यह बात तो निर्धिवाद रूप से सिंह है। इसी भक्ति-भावना की प्रधानता के कारण कितपय सिक्स विद्वान् भी गुरु अंथ साहिब में अद्वैतवाद को स्वीकार नहीं करते। शेरसिंह ने अपने अंथ "फिलासफी अंब् सिक्सिड्म" में अद्वैतवाद स्वीकार नहीं किया है। इसके लिए उन्होंने निम्न-लिखित तर्क उपस्थित किए हैं —

- १. गुक्यों ने जीव-ब्रह्म की एकता नहीं स्वीकार की।
- २. ब्रह्म श्रोर सुंघ्ट में भी एकता नहीं स्वीकार की।
- ३ 'साऽह', 'तत्वमिं आदि अहैत शब्दावली नहीं पायी जाती।
- ४. शंकर के श्रद्धीतवाद में भक्ति के लिए कोई स्थान नहीं है। '

इन्हीं तकों के ब्राधार पर शेरिसंह जो ने यह सिद्ध करने की चेध्या की है कि गुरुश्रों में ब्राह्मतवाद नहीं है। पर यह बात समीचीन नहीं है।

शेरसिंह जा के मत का खरहन : हम शेरसिंह जी की दलोला और

१. थ्री फिलासफी खॅव् सिक्विन : शे(सिंह, प्रष्ट ८२-८३-८४

तकों से सहमत नहीं हैं। शेरसिंह जी द्वारा प्रस्तुत की हुई युक्तियों में से एक एक का खरहन किया जा रहा है।

जीव ब्रह्म की एकता : सिक्ख गुरु परमात्मा और जीवात्मा में मेद मानते हैं, यह सत्य है। किन्तु जब जीवात्मा अपने कुसंस्कारों को त्याग कर परमात्मा के साथ एक हो जाता है, तो वह परमात्मा ही हो जाता है। स्थान-स्थान पर गुरुक्कों ने जीव और ब्रह्म के बीच एकता सिद्ध की है। इतना ही नहीं, बिल्क उन्होंने इस साधन पर भी बल दिया है कि आत्मा और परमात्मा को एक करे—

त्रातमा परातमा प्को करे । अतरि दुबिधा अंतरि मरे । गुर परसादी पाइआ जाइ ।

हिर सिउ चितु लागे फिर कालु न खाइ' ॥१॥ रहाउ ॥२॥४॥
त्रायांत् "त्रात्मा त्रीर परमात्मा को एक किया जाय, तात्म्य यह
कि अद्वैत ज्ञान की स्थिति के लिए प्रयास किया जाय। जब आत्मा और
परमात्मा में अद्वैत माब स्थापित हो जाता है, तमी आन्तरिक दैतमाब की
निवृत्ति होती है। यह स्थिति गुरु कृपा से ही प्राप्त हो सकती है। जब
जीवात्मा अपने को परमात्मा में मिला देता है, तो विलज्ज् आनन्द प्राप्त
होता है और परमात्मा में स्वभावतः प्रेम हो जाता है। अकाल पुरुष के साथ
मिलकर वह अकाल रूप हो जाता है। इसी से काल उसका स्पर्श भी नहीं
कर सकता।

जीव ब्रह्म की एकता सम्बन्धी अनेक पंक्तियाँ श्री गुरु ग्रंथ साहित में पायी जाती है। यथा--

सागर महि बूंद बूंद महि सागरु कवणु बुक्ते विधि जाणै।
रामकली, महला १, पृष्ठ ८७८
श्रातम महि रामु राम महि श्रातम चीनसि गुर वीचारा।।
भैरउ, महला १, पृष्ठ ११५३
पृक जोति दुइ मूरता धन पिरु कहीं पे सोइ।।३।।
सुदी की वार, महला ३, पृष्ठ ७८८

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला १, पृष्ट ६६१.

बहम महि जनु, जन महि पारबहसु । एकहि आपि नहीं कछु भरम ॥३॥१८॥ गढड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ट २८७

सृष्टि और ब्रह्म की एकता : ब्रह्म और सृष्टि की एकता के सम्बन्ध में भी इसी प्रकार की अनेक बातें कही गयी है। एक स्थान पर तो गुरु नानक देव ने कहा है कि परमात्मा ने स्वयं ही अपने को सृष्टि रूप में निर्मित किया है। वही अनेक नामों और रूपों में अपने को निर्मित किए हुए है—

आपीन्हे आपु साजिओ आपीन्हे रचिओ नाउ ॥

आसा की वार, महला १, पृष्ठ ४६३

गुरु अर्जुन देव ने भी एक स्थल पर कहा है कि परमात्मा ने स्वयं अपने को स्टिंट के रूप में बनाया है। वहीं माँ और वहीं बाप है। स्टिंट की स्थूल से स्थूल और स्रम से स्रम बस्तुएँ वहीं है। इस प्रकार उसकी लीला अनन्त है, वह देखी नहीं जा सकती—

आपित आपु आपिह उपाइस्रो। आपिह बाप आप ही माइस्रो॥ आपिह स्वम आपिह अस्यूला। लखी न जाई नानक लीला।

गउड़ी, बावन अक्सी, महला ५, पृष्ट २५०

इसी प्रकार की और भी उक्तियाँ प्राप्त होती हैं—
सभ किंद्र आपे आपि है दूजा अवरु न कोई ॥१॥३०॥६३॥
सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ २५०
सृष्टि के जितने भी पदार्थ हैं, वे सब परमात्मा ही है।
जो दीसे सो सगल तुं है पसिस्था पासारु ॥१॥२५॥६५॥।
सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ५१

चौथे गुरु श्री रामदास जी ने अपनी अनुभूति इस प्रकार व्यक्त की है, "परमात्मा स्वयं ही चारों प्रकार के जीव बना है, अर्थात् वही अंडज है, वही जरायुज है, वही स्वेदज है और वही उद्भिज है। इतना ही नहीं, बल्कि सारे खरड, ब्रह्मारड और लोक वही है।"—

श्रापे बंडज जेरज सेतज उत्तभुज श्रापे संड श्रापे सभ लोइ ॥१॥२॥ सोरठि, महला ४, पृष्ट ६०४-५ ग्रतः उपर्युक्त उदाहरणों से सिद्ध होता है कि स्टिंड ग्रीर परमात्मा

के बीच गुरुश्रों ने एकता प्रतिपादित की है।

सोऽहं और तत्वमिस की शब्दावली भी मिलती है: इसमें संदेह नहीं कि सिक्ख गुरु शत-प्रतिशत भक्त हैं। उन्होंने अपने तथा पर-मात्मा के बोच सोऽहं आदि की शब्दावली का प्रयोग बिलकुल ही नहीं किया है और उन्हें यह अमीष्ट भी नहीं था। परन्तु श्री गुरु प्रथ साहिब जी में एकाथ स्थल पर ऐसे शब्द प्राप्त होते हैं, जिनमें सोऽहं आदि के शब्द मिलते हैं। गुरु नानक देव कहते हैं—

ततु निरंजनु जोति सोहं भेदु न कोई जीउ । अपरंपर पारबहसु परमेसरु नानक गुर मिलिआ सोई जीउ ।।।।।११॥

त्रथात् "नरंजन का तत्व और उसकी ज्योति सब में रमी हुई है। उसमें और मुक्तमें (ऋहं) कोई अन्तर नहीं है। गुरु के मिलने (और उसके उपदेश से) परब्रह्म, परमेश्वर का साज्ञात्कार हो गया।

एक स्थान पर गुरु नानक देव ने सोऽहं जप का स्पष्ट निर्देश किया किया है । उद्धरण में पूरा 'शब्द' दिया जा रहा है ।

हउमै करी तां तू नाहीं तू होवहि हउ नाहि।
ब्रम्ह तिश्चानी ब्रम्मण पह श्रकथ कथा मन माहि।।
बिजु गुर तत न पाईए श्रकख वसै सम माहि॥
सतिगुरु मिलै त जाणीऐ जा सबदु बसै मन माहि॥
श्रापु गइश्चा श्रम मठ गइश्चा जनम मरन दुख जाहि॥
गुरमति श्रकख खखाईऐ ऊतम मित तराहि।
नानक सोह' ह'सा जपु जापहु त्रिभवण तिसै समाहि ॥।।।

त्रांतिम पंक्ति का भाव यही प्रतीत होता है, "नानक कहते हैं कि ऐ इंसा ) जीवात्मा सोऽहं का जप करो जिसमें तीनों लोक समाए हैं ।"

उपर्युक्त उद्भरणों से कम से कम यह अवश्य सिद्ध हो जाता है कि गुक्छों ने सोऽहं जप का विरोध नहीं किया है। 'तत्वमित' वेदान्त का महा-वाक्य है। यह शब्द अपने वास्तावक रूप में श्री गुरु ग्रंथ साहिव में मुक्ते

<sup>ा</sup> १ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सोरठि, महला, ३, पृष्ट ५६६

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू की वार, महला १, १०६२-६३

देखने को नहीं मिला, परन्तु उसके समकज्ञभाव की पंक्तियाँ एकाध स्थल पर अवश्य प्राप्त हुई हैं—

भाग गोविन्दं भाग गोविन्दं गोविन्दं भाग मुहमते।

इस प्रकार शेरसिंह जी की चारा दलीलें तर्क की कसौटी पर खरी नहीं उतरतीं अतएव यह नहीं कहा जा सकता श्री गुरु अंथ साहिब में अदितबाद नहीं है।

शंकराचार्य जी तथा सिक्ख गुरुओं के ज्यावहारिक पच्च में विभिन्नता : शंकराचाय जी श्रीर सिक्ख गु श्रां के श्रदेत सिद्धान्त में कोई श्रन्तर नहीं है हाँ, ज्यावहारिक पश्च में दोनों में पया मिवबद है। शंकराचार्य जी ने निवृत्ति मार्ग का प्रतिपादन किया, किन्तु सिक्ख गुक्शों ने प्रवृत्ति मार्ग का। पर वेदान्त सम्बन्धी श्रद्धेत ग्रंथों में यह कहीं नहीं बताया गया है कि प्रवृत्ति मार्ग जान का बावक है। वेदान्त में सावन की परिपक्ता के लिए जनक का उदाहरण बहुत श्रिथिक दिया जाता है। जनक प्रवृत्ति मार्ग ही थे। विद्यारयय स्वामी कत 'पंचदशा' श्रद्धे त-परम्परा का बहुत ही मान्य, प्रामाणिक एवं प्रसिद्ध ग्रंथ है। पंचदशी में निवृत्ति मार्ग श्रीर प्रवृत्ति मार्ग को समान बताया गया है।

श्चारब्धकर्मनानात्वाब्दुद्धानामन्यथाऽन्यथा । वर्त्तनं तेन शास्त्रार्थे अभिनब्धं न पंडितै : ॥२८७॥ स्व स्वकर्मानुसारेण वर्त्ततां ते यथा तथा । श्ववशिष्टः सर्वबोधः समामुक्तिरिति व्यितिः ।॥२८८॥

१. श्री गुरु मंथ साहिब, गड़दी वैरागिणि, महला ३, पृष्ठ १६२ २.पंचदशी : विद्यारस्य स्वामी, चित्रदीप प्रकरणम् ६, श्लोक २८७, २८८

भावार्थ यह है कि प्रारव्ध कर्म नाना प्रकार के हैं इससे बंधियान् ब्रह्मशानी पुरुष भी अन्यथा बरतते हैं। इस कारण शास्त्र के अप में पंडित जना को भ्रम म नहीं पड़ना चाहिए। अपने-अपने प्रारव्ध कर्मों के अनुसार वे चाहे जिस प्रकार आचरण करें, परन्तु 'मैं ब्रह्मस्वरूप हूँ' यह शान सबको एक है और निष्कलंक बत स्वरूप से मुक्ति भी सबको समान है। यह स्थित जानने योग्य है।

इसी प्रकार इसकी पुष्टि के लिए एक और श्लोक दिया जा रहा है — जनकादे कैथे राज्यमिति चेद्दढ़ बोधतः । तथा तवापि चेत्तक पठ यद्वा कृषि कुरु ॥ १३०॥

भावार्थ यह है कि कदाचित् कोई शंका करे कि तत्वज्ञानी जनक श्रादि ने किस प्रकार राज्य किया, तो इसका उत्तर यह है कि दृढ़ श्रपरोच्च ज्ञान का सहारा खेकर उन्होंने राज्य किया। यदि ऐसा अपरोच्च आप को है, तो चाहे शास्त्र पढ़िए श्रथवा कृषि कीजिए। जनक आदि के समान, तर्क का पढ़ना अथवा कृषि का करना आपके भी तत्व ज्ञान के बाधक न होंगे।

#### ज्ञान के साधन

विचार सागर इत्यादि वेदान्त अन्थों में ज्ञान के आठ अन्तरंग साधन माने गए:—१ विवेक, २ वैराग्य, ३ पट्-सम्पति (शम, दम, अदा, समाधान, उपराम, और तितिज्ञा) ४ सुमुज्ञत्व, ५ अवण, ६ मनन, ७ निदिध्यासन तथा म तत्पद और त्वं पद के अर्थ का शोधन । सिक्ख गुरुओं में ज्ञान के निम्निखिति साधन प्राप्त होते हैं।

१. विवेक, २ वैराग्य, ३ अद्धा, ४ अवग्, ५ मनन और निर्ध्यासन, ६ अहंकारन्याग, ७. परमात्मा एवं गुरु की कृपा । सिक्ख गुरुओं ने किसी प्रणाली अथवा परम्परा विरोध का अनुसरण नहीं किया है। उनकी सावना-प्रणाली इस दृष्टि से मौलिक है। अब संचेप में इनके ऊपर विचार किया जायगा:—

१. विवेक: विवेक का तात्पर्य वह ज्ञान है, जिससे सत् असत् वस्तुएँ परावी जायँ। परमा मा सत्य स्वरूप है सांसारिक विषय सुख अथवा भायिक पदार्थ नश्वर हैं। श्री गुरु ग्रंथ साहिब जी के प्रत्येक पृष्ठ ही नहीं,

<sup>1.</sup> पंचदशी, विद्यारण्य स्वामी, तृष्ठिदीप प्रकरणम् ७, श्लोक १३:

२. विचार सागर, साधु निश्चलदास कृत, पृष्ठ ४ से ७ तक ।

बल्क प्रत्येक वाणी में परमात्मा के महान्, शाश्वत, सत्य और अनन्द स्वरूप की व्याख्या की गयी है। श्री गुरु ग्रंथ साहिव जी का मूल मंत्र इसका सबसे बड़ा प्रमाण है । मायिक पदायों की इरणभंगुरता की व्याख्या इसी श्रध्याय के वैराग्य शीर्षक के श्रंतर्गत की गयी है। श्री गुरु ग्रंथ साहिव में उपर्युक्त बातें इतनी श्रधिकता से कहीं गयी हैं कि कुछ ही पृष्ठों के श्रध्ययन के पश्चात् परमात्मा के श्रविनाशी स्वरूप में श्रद्धालु पाठक की निष्ठा हो जाती है। साथ ही इन्द्रिय-सुख भी श्रसार तथा इरणभंगुर प्रतीत होने लगता है। परमात्मा के श्रविनाशी रूप में निष्ठा हो जाती तथा सांसारिक विवयों की इरणभंगुरता की श्रनुभृति ही विवेक है। इसी विवेक से साधक किया-सम्पन्न हो श्रध्यात्म पथ में श्रागे बढ़ने का प्रयास करता है।

वैराग्य: "ब्रह्मलोक लौं मोग को, यहै सबन को त्याग" श्रयांत् ब्रह्मलोक तक के विषयों के मोगों का त्याग वैराग्य है। बिना वैराग्य के परमात्मा में पूर्ण प्रीति नहीं होती। सिक्ख गुरुश्चों के श्रनुसार वैराग्य वह वैराग्य नहीं है, जो गहस्थी को छोड़कर मिखमंगा बनाना सिखाये। सिक्ख गुरुश्चों ने बाह्म त्याग पर नहीं, बल्कि श्चांतरिक त्याग पर बल दिया है।

सिक्ख गुरुश्रों ने मुमुन्तु के हृदय में सांसारिक भोगों से विरक्ति उत्पन्न करने की चेष्टा की है। इसके लिए पाँचवें गुरु कहते हैं, "मुक्ते कोई काम, कोध, लोभ मान इत्यादि से मुक्ति दिला दे । सभी को संसार रूपी नैहर से परलोक रूपी सामुर जाना है । मूर्ख मनुष्य स्वप्न तुल्य मायिक पदार्थों में अपनी श्रायु व्यर्थ व्यतीत करते रहते हैं "।" इन्द्रियों के भोगों के पीछे पड़कर पतंग, मृग, भृंग, कुंजर श्रीर मीन एक एक विषय के पीछे

३ श्री गुरु मन्य साहिब,- १ श्रोंकार, गुर-प्रसादि, पृष्ट १

२. विचारसागर : साधु निश्चलदास जी; पृष्ठ ५

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, काम कोथ लोभ मान इह विश्वाधि छोरें।। १।।३।।१५४।। आसा, महला ५, एष्ट ४०८

४. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब,—सभना साहुरै वंत्रणा ॥४॥२३॥६३॥ सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ५०

प. श्री गुरु प्रनथ साहिब,—सुपने सेती चितु सूर्राख लाइश्रा । जैतसिरी की वार, महला प, पृष्ठ ७०७

श्रापना प्राण गँवा देते हैं । लाखों स्त्रियों को भोगने में श्रीर नव खरडों के ऊपर राज्य करने में श्रांतरिक सुख नहीं प्राप्त होता। उन भोगों को भोगने के परचात् भी बार बार योनि के श्रंतर्गत श्राना पड़ता है । विषयों के भोग में किसी को उसी प्रकार तृप्ति नहीं प्राप्त होती, जैसे श्राग ई धन से तृप्त नहीं होती ।

इसके पश्चात् मुमुच्च के हृदय में कान की प्रबलता का साकार स्थलप चित्रित किया गया है, "हे मित्र, इस शरीर का कुछ भी विश्वास नहीं है। इसलिए शुभ कार्यों के द्याचरण में टाल-मटोल करके विलम्ब नहीं करना चाहिए । इस शरीर के सौन्दर्य पर त्याकृष्ट होकर लोग नाना भाँति के पाप-कर्म में प्रवृत्त होते हैं। शरीर को ही सर्वस्व समक्त कर इसी के सजाने क्योर सँवारने में लगे रहते हैं। गुक्त्रों ने शरीर में वैराग्य-भावना के त्यारोप पर बहुत त्राधिक बल दिया है। गुरु त्राजुन देव कहते हैं, "जिस शरीर के ऊपर प्रम बहुत त्राभिमान करते हो, तुम जानते हो क्या कि? यह विष्टा, श्रास्य त्रारे रक्त का देर है, जो चमड़े से परिवेष्टित है। मला, ऐसी त्रापविम वस्तु पर क्या गुमान करते हो ? दुर्गन्वयुक्त मलपूर्ण इस त्रापवित्र त्रीर

श्री गुरु ब्रथ साहिब,—पर्चे पत्तगु स्था भृंग कुंजर मीन इक इंद्री पकिर सधारे ॥

नटनराइन, महला ४, प्रष्ट ३८३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, — जे लख इसतरीचा भोग करहि नवखंड राजु कमाहि।

बिनु सतगुर सुख न पावही फिरि फिरि जोनी पाहि ॥३॥२। ३५॥ सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ २६

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, —विखिन्ना महि किनपी तृपति न पाई। जिउ पावकु ईंधनि नहीं श्रापै । ॥२॥६॥

धनासरी, महला ५, प्रष्ठ ६७२

४ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, -कहा बिसासा देह का, बिलम न करिही मीत ॥ १६॥

गउदी, बावन अक्लरी, महला ५, पृष्ठ २५४

प. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, —िवसटा श्रसत स्कृत परेटे चाम । इसु अपरि जो राखिश्रो गुमान ॥३॥१४॥ श्रासा महला ५, पृष्ठ ३७४

अशुद्ध शरीर के भीतर जितनी भी वस्तुएँ दिखायी पड़ती हैं, सब खाक में मिल जाने वाली हैं। ।" और आगे चलकर घर के सारे सम्बन्धियों के प्रति वैराग्य भाव प्रदिश्ति किया है। गुरु नानक देव ने कहा है कि माता, पिता, सुत-कन्या, पुत्र-कलत्र सभी बन्धन स्वरूप हैं?। घर के सारे सम्बन्धी, बहिन, भाई, सास, फूफी, नानी, मौसी, देवर, जेटानी, मामे-मामी, माता-पिता आदि पियक के समान चलने वाले हैं। इनमें से कोई भी सब्चा सम्बन्ध नहीं निभा सकता। सब्चा सम्बन्ध निभाने वाला एक मात्र परमात्मा है । गुरु अर्जुन भी गुरु नानक देव के स्वर में स्वर मिलाते हुए कहते हैं, कि पुत्र कलत्र आदि सभी माया में बाँधने वाले हैं और मिथ्या प्रेमी है, क्योंकि उनमें से अंत समय कोई भी खड़ा नहीं होता?। जगत् की सारी सम्यत्ति और धन स्वप्नवत् है और वसुधा के राज्य और वैभव आदि बालू की मीति की भाँति नश्वर है"।

शान-प्राप्ति में सालिक बंधन बहुत ही बाधक है। इसीलिए पाँचवें गुद श्री अर्जुनदेव ने कहा है कि तट, तीर्थ, देव केदार, मधुरा, काशी, स्मृति, शास्त्र, चारों वेद, षट्-दर्शन, पाथी, पंडित, गीत, कवित्त, यती, तपस्वी, संन्यासी, सभी काल के वशीभृत हैं। यही हाल मुनियों, योगियों,

बासा, महला १, पृष्ठ ४१६

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब,—दुरगन्ध श्रपवित्र श्रपावन भीतरि जो दीसै सो ज़ारा |१॥ रहाउ॥११॥ देव गांधारी, महला ५, पृष्ठ ५३०

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, बन्धन मात पिता संसारि । बन्धन सुत कंनिश्रा श्ररु नारि ॥२॥१०॥

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, पुत्र कतत्र लोक गृह बनिता साइबा सन बंधेही । श्रंत की वार को खरा न होसी सम मिथिबा असनेही ॥१॥४॥

सोरिंठ, महला ५, पृष्ठ ६०६

प्. श्री गुरु बंध साहिब, सुपने जिउ धनु पछानु । काहे पर करतु मानु ॥ बारू की भीति जैसा बसुधा को राजु है ॥१॥१॥ रागु जजावंती, महला १, पृष्ठ १३५२

श्रीर दिगम्बरों का भी है। सभी यमराज के साथ जाने वाले हैं। सारी दृश्य-मान वस्तुएँ नश्वर हैं। स्थिर रहने वाला केवल परमेश्वर श्रीर उसका सेवका है। इसी भाँति पंच तत्व, घरती, श्राकाश, पाताल, चन्द्रमा, सूर्य श्रादि मरण्धर्मा श्रीर नश्वर हैं। जब उन्हीं का यह हाल है, तो बादशाही, शाहों, उमराबों श्रीर खानों का क्या पूछना है। वे किस खेत की मूली हैं।

किन्तु गुरुश्रों की प्रवृत्ति श्रांतरिक त्याग की श्रोर थी। वे बाह्य त्याग को पाखरण्ड समझते थे। गुरु श्रमरदास जी का कथन है, "ऐ मेरे मन, त् वैराग्य का स्वांग भर कर किसे प्रदिशत कर रहा है ? त् सच्चे वैराग्य को धारण कर, पाखरण्ड को छोड़, क्योंकि श्रन्तर्यामी परमात्मा सब कुछ जानता है—

मेरे मन बैरागिश्रा त् बैरागु कनि किसु दिखावही ।

करि बैरागु, तूं छोड़ि पाखंडु, सो सहु समु किछु जाएए ।।

३. श्रद्धा : श्री गुरु प्रत्य साहिव जी में श्रद्धा, विश्वास ख्रौर मिक्त की जो त्रिवेशी प्रवाहित हुई है, वह बहुत कम प्रत्यों में पायी जाती है। यह श्रद्धा संतो के प्रति, गुरु के प्रति द्यौर परमात्मा के प्रति है। कर्म ख्रौर योग की सारी सिद्धियाँ गुरु-कृपा ख्रौर परमात्मा-कृपा पर ही श्रवलम्बित हैं। इसकी विवेचना पहले की जा चुकी हैं। विचार की हिंध्ट से देखा जाय तो गुरु-कृपा ख्रौर परमात्म-कृपा में विश्वास रखना श्रद्धा का ही परिशाम है। इसी श्रद्धा के बल पर साधक सभी मार्ग पर सरलता पूर्वक ख्रागे बंद सकता है। श्रद्धा ही ख्रध्यात्म-पय के किसी भी मार्ग का सबसे बड़ा पायेय है। 'गुरु ईसरु गुरु गोरख बरमा गुरु पारबती पाई ।'

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, तट तीरथ देव देवालिखा केदार मधुरा कासी।

यिक पारबह्म परमेसरो सेवकु थिक होसी ||१८|| मारू की वार, महला ५, पृष्ठ ११००

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, धरति श्राकासु पातालु है चंदु स्रु बिनासी। बादिसाह साह उमराव खान ढाहि डेरे जासी ॥१७॥

मारू की वार, महला ५, पृष्ठ ११००

३. गुरु प्रंथ साहिब, इंत घरु ३, पृष्ठ ४४०

४. गुरु प्रथ साहिब, जपुजी, महला १, पौदी ५, प्रष्ठ २

में अपूर्व श्रद्धा प्रकट हो रही है। श्री गुरु प्रनथ साहिव जी के १४३० पृथ्ठों में से कोई भी ऐसा पृथ्ठ नहीं है, जहाँ श्रद्धा की अपूर्व मन्दाकिनी न प्रवाहित हो रही हो।

४. अवर्ष: ज्ञान के लिए अवर्ण परमावश्यक साधन है। किसी वस्तु की जानकारी के पूर्व उसका अवर्ण ख्रावश्यक है। अवरण की अपूर्व महत्ता है। गुरु नानक देव जी ने "जपुजी" में अवर्ण के माहात्म्य का विशद वर्णन किया है।

"अवण से साधारण मनुष्य सिद्ध बन गए। उनके मनोरथों की सिद्धि हो गयी, पीर बन गए, सुर, देवता हो गए, 'नाथ' की पदवी से विभूषित हो गए। अवण से ही, श्रकाल पुरुष के स्त्रादेश से घरती स्त्रीर धवल स्थित हैं। द्वीप, (वौदह) लोक, पाताल स्नादि सब अवण के हो बल पर चल रहे हैं। अवण से ही मनुष्य काल के बन्धनों से मुक्त हो सकता है, क्योंकि उसका सम्बन्ध श्रकाल पुरुष परमात्मा से जुड़ जाता है। मकों के द्वदय का विकास तथा उनमें चढ़ती कला का निवास अवण के ही कारण है। वे अपने श्रंतर्गत परमात्मा का कीर्तन सुनते रहते हैं। अवण से ही पापों का नाश होता है स्त्रीर सारे दुःखों की निवृत्ति होती है। मल, विचेप, विकार स्त्रीर स्नावरण पाप के परिणाम हैं; वे सब अवण से नष्ट हो जाते हैं। पिपयों के पापमय मन स्त्रीर बुद्धि के परदे नष्ट हो जाते हैं। उनकी रुचि स्त्रीर प्रवृत्ति पापों में नहीं रह जाती?।"

"अवस से ही, अन्तर्नाद से ही, ईश्वर, ब्रह्मा और इन्द्र देवता बने हुए हैं। सुनने से ही वह शक्ति प्राप्त हुई कि जिसके द्वारा मंत्र-रचना करके ऋषिगस अपने मुख से प्रभु की उपासना तथा गुएगान करते हैं। अवस से ही योग की मुक्ति प्राप्त होतो है, प्रभु में 'लिव' लगतो है आरे शरीर के सारे बाहरी और मीतरी मेद मालूम होते हैं। अवस से हो मंत्रद्रष्टा ऋषियों ने शास्त्रों, स्मृतियों और वेदों की रचना की। गुरु नानक देव का कथन है कि भक्तों के हृदय को निरन्तर आनन्द का निवास है, वह अवस के ही कारस है। अवस से ही दु:खों और पायों का नाश होता है?।"

"अवग से ही सत्वगुग त्रीर संतोष की वृद्धि होती है, जिसके फल-

१. गुरु ग्रंथ साहिब, जपुत्री, महला १, पौदी ८, पृष्ठ २

२. गुरु मंथ साहिब, जपुजी, महला १, पौड़ी ३, पृष्ठ २-३

स्वरूप ब्रह्मज्ञान की प्राप्ति होती है, अइसठ तीथों का वास्तविक आनन्द प्राप्त होता है और उनके फल की प्राप्ति होती है। अवस से ही सारी विद्याओं की प्राप्ति होती है। इसी कारस मनुष्य को मान प्राप्त होता है। अवस से सहज ध्यान होता है, और प्रभु के नाम में मन लगता है। "

"अवस से ही मनुष्यों, देवताओं और परमात्मा के सुस रूपी सरोवर का थाह मिलता है। अवस के ही फलस्वरूप मनुष्य रोख, पटि और पात-शाह बन जाते हैं। अवस से ही ज्ञानान्धों को दिव्य दृष्टि प्राप्त होती है। अवस से परमात्मा के असीम स्वरूप का बोध होता है और उसकी अधाह गति हाथ में आ जाती है।"

४, मनन एव निद्ध्यासन : अवस के ग्रामे की स्थित का नाम मनन है। श्रद्धितीय ब्रह्म का तदाकार भाव से चिन्तन ही मनन है। श्रना-त्माकार वृत्ति की व्यवधान रहित ब्रह्माकार वृत्ति की स्थिति ही निद्ध्यासन है।

सिक्ख गुरुक्कों ने निदिश्यासन का पृथक् नाम नहीं दिया है। पर मनन की परिपक्काबस्था ही निद्ध्यासन का रूप धारण कर लेती है। इस प्रकार निद्ध्यासन का स्वरूप मनन ही में अन्तर्हित है।

गुरु नानक देव जी कहते है कि,, जिस पुरुष ने अवश् करके भली-भाँति मनन कर लिया, उसकी दशा का वर्शन नहीं किया जा सकता । उसके आनन्दमय ज्ञान की स्थिति वर्शनातीत है। जो कोई वर्शन करना चाहेगा, उसे पीछे पछताना पड़ेगा कि मैंने उस दशा का वर्शन करने का प्रयास करके भारी भूल की। मनन सम्बन्धी स्थिति के वर्शन के लिए न पर्याप्त काराज है श्रीर न उसका कोई लिखनेवाला ही है। वह 'सत्य नाम', 'अकाल पुरुष' ऐसा है, जिसके नाम का अवश् करके श्रीर उस पर मनन करके साधक पूर्ण मननशील हो जाता है। ऐसे मननशील साधक की महिमा महान् है। वह सस्य नाम, नाम-निरंजन, प्रत्येक भाँति की माया से रहित है। इस बात की जो श्रपने मन में जानता है, वही जान सकता है, दूसरे उसकी महिमा को नहीं जान सकते। वह एकंकार, सत्य नाम, माया से रहित परमात्मा श्रपने श्राप के मनन करने वालों की प्रतिभा में श्रपने को व्यक्त करता है ।"

१. गुरु प्रंथ साहिब, जपुजी, महला १, पौड़ी १० प्रष्ठ ३

२ गुरु ब्रंथ साहिब, जपुजी, सहजा १, पौदी ११, प्रष्ठ ३

१ गुरु मंघ साहिब, जपुजी, पीड़ी १२, महला १, प्रष्ठ ३

'मनन द्वारा ही मन श्रीर बुद्धि में एकाश्रता श्राती है, प्रभु की प्रीति में श्रानन्द उत्पन्न होता है तथा शुद्ध चेतनता की उत्पत्ति होतो है। मन श्रीर बुद्धि में चौकसी भी इसी के द्वारा उत्पन्न होती है। मन श्रीर बुद्धि में दोनों ही ध्यान में केन्द्रित होते हैं श्रीर प्रभु की श्राराधना में निमन्न होते हैं। मनन से ही सारे भुवनों की, सारे लोकों की, सारे खरड-ब्रह्मारडों की स्पृति श्रीर चेतना प्राप्त होती है। मनन से साधक श्रपने मुँह पर माया की चोर्टे नई खाता। मनन से हा यमराज के बन्धनों से बचा जा सकता है। यमराज उस मननशील साधक को घसीट कर नहीं ले जाते। ऐसा वह सत्यनाम, नाम-निरंजन है।"

"मनन से मार्ग में कोई रकावट नहीं नहीं आती। नाम के मनन से ही प्रतिष्ठा और सम्मान के साथ खुलुमखुल्ला प्रभु के दरवाजे पर जाता है, अर्थात् स्वामिमान के साथ ब्रह्मानुभूति का आनन्द खेता है। मनन से ही साधक को मार्ग की कठिनाई नहीं उठानी पड़ती। सहज भाव से वह अपनी मंजिल, अपने लक्ष्य तक पहुँच जाता है। मनन से ही उसका सम्बन्ध धर्म से हो जाता है, ऐसा धर्म जो आतम-कल्यासकारी है। साधक मनन के ही बल पर अपने अन्तःकरस्य में जीवन को ब्यतीत करने के लिए आन्तारक शक्ति और नेतृत्व प्राप्त कर खेता है। यह उस महान् परमेश्वर की महिमा है, किसके मनन से अपने आप सारे काम होत चलते हैंर।"

"नाम के मनन से ही मोज्ञ का द्वार प्राप्त होता है। मननशील पुरुष परिवार तथा कुटुंब को आधारयुक्त बना खेता है। वह अपने समस्त सिक्खों को तारता है। गुरु नानक देव का कथन है कि मननशील साधक को मिज्ञु बनकर दर-दर की ठोकरें नहीं खानी पड़ती। ऐसा वह सर्व निरंबन, नाम-निरंजन, शब्द निरंबन, अकुल निरंबन, अलख निरंबन है, जिसके नाम के मनन और निदिध्यासन करने से उपर्युक्त कही हुई बस्तुएँ प्राप्त होती हैं।"

सारांश यह कि मनन परमात्मा के अपरोत्त शान का प्रवल साधन है।

६. खहंकार-त्याग: खलल परमातमा का ख्रन्त करण के ही खन्तर्गत निवास है। परन्तु उस परमातमा का दर्शन नहीं हो पाता, क्योंकि जीवा मा

१. गुरु अंथ साहिब, जपुजी, पौड़ी १३, महला १, पृष्ठ ३

२. गुरु अंथ साहिब, जपुजी, पौड़ी १४, महला १, पृष्ठ ३

३. गुरु प्रंथ साहिब, जपुजी, पौड़ी १५, महला १, पृष्ठ ३

श्रीर परमात्मा के बीच श्रहंकार का पर्दा पड़ा हुआ है। इस प्रकार माया-मोह में सारा जगत् सो रहा है। भला बताइए, इस भ्रम की निवृति किस प्रकार हो ! बड़े श्राश्चर्य की बात है कि जीवात्मा श्रीर परमात्मा एक ही साथ, एक ही रह में निवास करते हैं, परन्तु फिर भी दोनों मिलकर बातें नहीं करते। कारण यह कि श्रहंकार का पर्दा पड़ा हुआ है—

अस्तिर अलखु, न जाई लखिआ विचि पददा हउमै पाई।
माइआ मोहि सभो जगु सोइआ, इहु भरमु कहहु किउ जाई ॥१॥
एका संगति इकतु गृहि बसते मिलि बात न करते भाई। ॥२॥१२२॥
कामादिक पर्दे के कारण ब्रह्म और जीव में प्रथकत्व है। उनके नष्ट
हो जाने से उन दोनों में अभदेता स्थापित हो जाती है। गुरु अर्जुन देव का

श्रोइ जु बीच इम तुम कछु होते तिन की बात बिलानी। अलंकार मिलि यैली होई है ताते कनिक बलानीर ।!३॥५॥

श्रयांत् काम, कोघ, मोह, लंभ श्रीर श्रहंकार जो हम श्रीर दुम के बीच मेद के कारण बने थे, उनकी वार्त नच्ट हो गयीं। सारे सोने के झलंकार गल कर सोने की डली बन गए तो उनमें श्रीर सुवर्ण में कोई अन्तर नहीं रह गया। सारे के सारे श्राभूषण श्रयने नाम श्रीर रूप को नच्ट कर सोने के साथ मिलकर उससे एक हो गए। उन श्राभूषणों के प्रयक् नाम श्रीर रूप की संशा जाती रही श्रीर सुवर्ण-स्वरूप हो गए। इस प्रकार श्रनेक जीवात्मा उपाधि भेद के घटाकाश की भाँति प्रयक् प्रथक् दिखायी पड़ रहे हैं। पर उन जीवात्मा श्रों में परम ब्रह्म परमेश्वर की ज्योति उसी प्रकार सी हुई है, जिस प्रकार महाकाश श्रनेक घटाकाशों में रम रहा है। श्रहंकार के विलय करने पर जीवात्मा परमात्मा के साथ मिलकर उसी भाँति एक हो जाता है, जैसे घटों के नच्ट होने से समस्त घटाकाश महाकाश से मिलकर एक हो जाते हैं।

सारोश यह कि ऋहंकार के नष्ट हो जाने से जीव आत्म-स्वरूप पर-मात्मा ही हो जाता है-

आपु गइशा ता आपहि भए।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गउदी प्रवी, महला ५, पृष्ठ २०५

२. श्री गुद ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला ५, पृष्ठ ६७२

श्चहंकार का विस्तृत विवेचन पीछे 'श्चहंकार' नामक अध्याय में किया गया है।

७. गुरु-कृपा एवं परमात्म-कृपा : सिक्ख गुरु ज्ञान के सभी साधनों में गुरु कृपा एवं परमात्मा-कृपा को सर्वोपिर श्रेष्ठ साधन मानते हैं। सभी साधक अवगुणों को नष्ट करने का प्रयास करते हैं, परन्तु बिना गुरु-कृपा से दुर्बृद्धि का शमन नहीं होता। गुरु की महती अनुकम्पा से आन्तरिक अवगुणों का नाश होता है, तभी पूर्ण ब्रह्म, परमेश्वर सर्वथा दिखायी पड़ता है। गुरु नानक देव जी का कथन है कि गुरु-कृपा से जब यह अदौत बुद्धि और ब्रह्ममयी हिष्ट साधक को प्राप्त होती है, तब वह सत्य स्वरूप परमात्मा में समाहित हो जाता है—

गुर परसादी दुरमित स्रोई। जहाँ देखा तहाँ एको सोई।।

कहत नानक ऐसी मित आवै। तां को सचे सिच समावै ।।।।।२८।।

गुरु के 'सबद' उसी के मन में बसते हैं, जिसके ऊपर परमात्मा की
कृपा होती है। प्रभु की कृपा से गुरु का 'सबद' साधक के अन्तःकरण में
पहुँचकर उसे यह सद्बुद्धि प्रदान करता है, जिससे अपने आत्मस्वरूप को
देखता है। अन्त में आराध्य और आराधक में कोई अन्तर नहीं रह जाता—

सो चेतै जिसु आपि चेताए।
गुर के सबदि बसे मनि आए।
आपे वेसे आपे बूमै आपे आपु समाइदा शाक्षा ११।।

शान केवल बात करने मात्र से नहीं प्राप्त होता। शान-कथन सरल नहीं है। शान-कथन उसी को शोभा देता है, जिसने शान पर आचरण किया हो। बिना आचरण के सारा मौखिक शान 'चंचु-शान' मात्र है। बास्तविक शान-कथन लोहे के सामन कठिन है। शान-प्राप्ति के सम्बन्ध में मनुष्य की सारी हिकमतें, सारी युक्तियाँ, सारे तक, सारे पुरुषार्थ व्यर्थ सिद्ध होते हैं। शान-प्राप्ति परमान्मा की असीम कृपा से ही संभव है—

गिश्रानु न गलीई द्वरीऐ, कथना करदा सारु । करमि मिलै ना पाईऐ, होर हिकमत हुकमु खुआरु ॥

१. श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, बासा, महला १, एष्ट ३५७

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मारू सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०६५

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिष, आसा की वार, महला १, पृष्ठ ४६५

सारांश यह कि ज्ञान-प्राप्ति गुरु-कृपा और परमास्ता-कृपा से संभव है। ज्ञानोपलांष्ट्य

उपर्युक्त साधनों में से किसी एक के सम्यक् आरचण से शेव सावनों द्वारा साधक स्वयं सम्पन्न हो जाता है। इन सावनों से ज्ञान की उपलब्बि होती है। यह यह ज्ञान है जिसके जान लेने पर सब कुछ जान लिया जाता है। जो आतमा को जानते हैं, वे साज्ञात् परमात्मा ही हो जाते हैं। उनमें और परमात्मा में कोई भेद नहीं रह जाता—

जिनी आतम चीनिया परमातमु सोई । आसा-काफी, महला १, पृष्ट ४२१

को उस परवदा को जानता है, वह बढास्वरूप ही हो जाता है। उसमें और परबदा में कोई अन्तर नहीं रह जाता—

बाबा बहुमु जानत ते बहुग ॥३६

गउदी, बावन अन्तरी, महला ५, पृष्ठ २५८ मुण्डकोपनिषद् में भी यही बात कही गयी है— 'स यो ह वै तत्परमं बहा बेद बहा व भवति ।''

त्रर्थात् जो कोई भी परब्रह्म को जान लेता है, यह ब्रह्म ही हो जाता है।

ब्रह्मज्ञानी: जो परमात्मा का ज्ञान प्राप्त करता है वही जानी, ब्रह्मज्ञानी, ब्रह्मज्ञानी, ब्रह्मज्ञानी, ब्रह्मज्ञानी है। इन युग में ब्रह्मज्ञानी कोई विरला ही है। ऐसे ब्रह्मज्ञानी से मिलकर परम शान्ति और मुख की प्राप्ति होती है, जो निरन्तर परमात्मा के प्यान में अनुरक्त रहता है—

इस जुग महि को विरता बहमगिश्रानी जि हउमै मेटि समार । नानक तिसनो मिलिश्रा सदा सुख पाईए जि अनुदिनु नाम विश्राए ।

गुरु तेग बहादुर जी ने एक बाखी में ब्रह्मशानी के लह्न्यों को इस भारत बतलाया है—

> लोभ मोह माइआ समता फुनि अउ विश्विधन की सेवा। इरखु सोगु परसै जिह नाहिन, सो मुरति हे देवा।।१॥

<sup>ा.</sup> मुगडकोपनिपद्, मुगडक ३, खगड २, मंत्र १

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गूजरी की वार, सलोक, महला ३, प्रष्ठ ५१२

सुरग नरक श्रंमृत बिखु ए सम तिउ कंचन श्रह पैसा।

उसतित निन्दा ए सम जाकै लोभु मोहु फुनि तैसा ॥२॥

दुखु सुखु ए बाघे जिह नाहिन तिह तुम जानहु गिश्रानी।

नानक मुकति नाहि तुम मानउ इह विधि को जे प्रानी ॥ १ ३॥७॥

भाव यह कि लं।भ, मोह, माया, ममता, विषय-रस, हर्ष-शोक जिसे
स्पर्श नहीं करते, वह परमात्मा का ही मूर्ति है। स्वर्ग-नरक, श्रमृत-विष,
कंचन-पैसा, स्तुति-निन्दा, लोभ-मोह श्रादि को जो साची भाव से देखता है

श्रयवा जिसकी बुद्धि इनमें समान भाव से स्थित है, विचलित नहीं होती,
यही बद्धशानी है। शानी का सबसे बड़ा लज्ज् यह भी है कि वह दु:ख श्रीर
सुख में सम भाव से स्थित रहता है। उपर्युक्त लज्ज्यां से युक्त जो पुक्ष है,
उसे मुक्त ही समकना चाहिए।"

गुरु श्रर्जुन देव ने गउड़ी सुखमनी में ब्रह्मशानियां के लह्न विस्नार से दिए हैं:—

'ब्रह्मज्ञानी संसार में उसी भाँति निर्लित रहता है, जिस भाँति कमल पानी में निलित रहता है। ब्रह्मज्ञानी उसी भाँति निर्दोष रहता है, जिस भाँति सूर्य सभी प्रकार के रसा को प्रहण कर के भी निर्दोष बना रहता है। ब्रह्मज्ञानी की दृष्टि वायु के समान समद्शिनी होती है। जैसे वायु राजा-रंक को समान रूप से स्पर्श करती है, उसी प्रकार ब्रह्मज्ञानी का व्यवहार श्रमीर श्रीर गरीब के प्रति समान होता है। ब्रह्मज्ञानी पृथ्वी की भाँति धैर्यवान् है। जैसे पृथ्वी को तो कोई खोदता है, श्रीर कोई उस पर चन्दन चढ़ाता है, पर वह दोनों को समान भाव से श्रपने ऊपर धारण करती हैं। ब्रह्म ज्ञानी की भी कोई निन्दा करता है श्रीर कोई स्तुति, पर वह ब्रह्माभूत होने के कारण दोनों स्थितियाँ में सम बना रहता है वह श्रपने धैर्य को नहीं खोता। नानक कहते हैं कि ब्रह्मज्ञानी की गुण ब्राहकता श्रपन के समान है। जिस प्रकार श्राम दूसरे के मलों को जला कर स्वयं विशुद्ध बनी रहती है, उसी प्रकार ब्रह्मज्ञानी भी दूसरे के पापों को जला कर स्वयं विशुद्ध बना रहता है।"

"ब्रह्मज्ञानी जल की भाँति अति पवित्र है। जैसे घरती के ऊपर आकाश सवत्र व्यापक है, वैसे ही आत्मिक प्रकाश के कारण ब्रह्मज्ञानी भी व्यापक हो जाता है, क्योंकि उसे सवत्र परमात्मा के दर्शन होते हैं। ब्रह्मज्ञानी

१. श्री गुरु मंध साहिब, गउदी, महला ६, पृष्ट २२०

को हिंदि में भित्र श्रीर शतु समान हैं, क्योंकि उसका श्रान्तरिक श्रहंकार नध्द हो गया है। ब्रह्म ज्ञानी का ज्ञान श्रथवा विचार उच्च से उच्च है। परन्तु वह व्यवहार में श्रपने को सबसे नीचा प्रदर्शित करता है। हे नानक, ब्रह्म-ज्ञानी वहीं हो सकता है, जिस पर प्रभु की श्रसीम श्रनुकम्पा हो।'

"ब्रह्म ज्ञानी परम ब्रह्म परमात्मा मात्र से ग्राशा रखता है। ब्रह्मज्ञानी की ज्ञात्मिक स्थिति का कभी नाश नहीं होता। ब्रह्मज्ञानी के अन्तर्गत सदैव विनय-भावना बनी रहती है। इसी से वह सदैव दूसरों के उपकार में रत रहता है। ब्रह्मज्ञानी के मन में (माया का) जंजाल नहीं व्याप्त होता, (क्योंकि) वह भटकते हुए मन को वशीभृत करके माया की ओर से रोक सकता है। जो कुछ भी होता है, उसे प्रभु की ओर से होता हुआ जानकर ब्रह्मज्ञानी उसे भला ही समस्तता है। ब्रह्मज्ञानी का जीवन धन्य एवं कृतकृत्य है। उसकी संगति में सभी सांसारिक प्राण्यों का बेड़ा पार हो सकता है। है नानक, (ब्रह्मज्ञानी द्वारा प्रेरित किए जाने पर) सारा संसार प्रभु के नाम का जप करने लगता है।"

"ब्रह्मज्ञानों के हृदय में ऋकाल पुरुष परमात्मा मात्र से प्रेम रहता है। इसीलिए परमात्मा ब्रह्मज्ञानों के अंग-अंग में समाया रहता है। परमात्मा का नाम ही ब्रह्मज्ञानी का सहारा है श्लीर वही उसका परिवार है। ब्रह्मज्ञानी विकार से रहित होकर श्लपने स्वरूप में जागता रहता है। ब्रह्मज्ञानी 'मैं मैं" की बुद्धि को त्याग देता है। ब्रह्मज्ञानी के मन में परमात्मा के त्रानन्द का त्रपार समुद्र समाया रहता है। ब्रह्मज्ञानी की स्थित सदैव सहजावस्था में रहती है। है नानक, (ब्रह्मज्ञानी की ऊँची श्रवस्था का) कभी नाश नहीं होता।"

"ब्रह्मशानी ही वास्तविक ब्रह्मवेता है इसी से उसका प्रेम एक परमा मा मात्र से रहता है। ब्रह्मशानी में (के मन में) सदैव निश्चिन्तता बनी रहती है। उसका मंत्र अथवा उपदेश सदैव पवित्र करने वाला शेता है। ब्रह्मशानी का प्रताप लोक-विद्युत होता है। वही ब्रह्मशानी होता है, जिसे प्रभु स्वयं बनाता है। ब्रह्मशानी का दर्शन बड़े भाग्य से प्राप्त होता है। मैं (गुरु अर्जुन देव) ब्रह्मशानी के ऊपर बलिहारी हो जाता है। शिव (आदि देव भी) ब्रह्मशानी को ढंढते फिरते है। हे नानक परमेश्वर स्वयं ब्रह्मशानी का स्वरूप है।"

"ब्रह्मज्ञानी के गुणों का मूल्य नहीं आँका जा सकता। सारे गुण उसके आंतर्गत स्थित हैं। ब्रह्मज्ञानी के (जँचे जीवन के) रहस्य को कौन जान सकता है ! ब्रह्मज्ञानी के आगे सदैव प्रसाम (आदेसु) करना ही शोगा देता है। ब्रह्मज्ञानी की इतनी बड़ी महिमा है कि उसके आधे अब्हर का भी कथन नहीं हो सकता। ब्रह्मज्ञानी संसार के सभी जीवों का ठाकुर (स्वामी) है। ब्रह्मज्ञानी (के ऊँचे जीवन) का कौन अनुमान लगा सकता है? उसकी गति (उसी के समान अन्य) ब्रह्मज्ञानी ही जान सकता है। ब्रह्मज्ञानी (के गुणों के समुद्र) की कोई सीमा नहीं है। हे नानक, ब्रह्मज्ञानी के चरवाों में सदैव पड़े रहो।"

"ब्रह्मज्ञानी ही समस्त सृष्टि का निर्माता है (क्योंकि वह परमात्मा से मिलकर एक हो गया है)। सदैव जीवित रहता है और कभी नहीं मरता। ब्रह्मज्ञानी ही युक्ति की मुक्ति बताने वाला है। वही ऊँचा जीवन देने वाला है। वही पूर्ण पुष्प और सबका रचिवता है। ब्रह्मज्ञानी ही अनायों का नाथ है। उसका हाथ सभी के ऊपर रहता है। सारा हश्य मान जगत ब्रह्मज्ञानी का ही स्वरूप है, क्योंकि उससे पृथक् कुछ भी नहीं है। ब्रह्म ज्ञानी ही निरंकार परमात्मा है। ब्रह्मज्ञानी की महिमा (का कथन) कोई अन्य ब्रह्मज्ञानी ही कर सकता है। है नानक, ब्रह्मज्ञानी सभी जीवों का स्वामी है। ।

### प्रवृत्ति भाग

गुरुश्रों ने एकाध स्थल पर इसे स्वीकार किया है कि ईश्वरानुभूति के पश्चात् पारब्ध कर्मानुसार मनुष्य चाहे गृह्यथा काम में रहे श्रथवा विरक्ति वृत्ति में रहे, वह दोनों ही में शोभनीय है—

नानकु नामु वसिश्रा जिसु श्रंतरि परवाणु गिरसत उदासा जीउ

ususousou

अर्थात् जिसके मन में परमात्मा का निवास है, वह व्यक्ति चाहे राहस्थावस्था में रहे, चाहे विरक्ति-प्रधान जीवन व्यतीत करे, वह दोनों ही में अंध्ठ है।

सिक्ख गुरुश्रों ने गृहत्याग पर कभी बल नहीं दिया, बल्कि उन्होंने स्वयं अपनी रहनी से तथा श्रपनी वाशी से गृहस्थी में रहने की प्रेरणा दी। प्रवृत्ति मार्ग ज्ञानमार्ग का विरोधी नहीं है।

गुर नानक देव ने कहा है कि गृहस्थ धर्म सर्वश्रेष्ठ धर्म है। नाम,

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी सुखमनी ८, महला ५, पृष्ट २७२-७४

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, माम महला ५, पृष्ठ १०८

दान तथा स्नान पर श्रद्धा भाव से आरूढ़ रहने पर ईश्वर की भक्ति अवश्य जगती है-

इकि गिरही सेवक साधिका गुरमती लागे।
नामु दानु इसमानु इद करि भगति सु जागे ॥७॥१४॥
चौथे गुढ रामदास जी का कथन है कि गृहस्थी त्याग से तथा वनवासी
बनने से ही मन स्थिर नहीं हो जाता।

तजै गिरसतु भइत्रा वनवासा इकु खिनु मन्त्रा टिकै न टिकईन्त्रार ॥

1151181101

वास्तव में सुख न गृहस्थी में है, न विरक्ति में । दोनों के ऊपर जो अपनी वृत्ति रखता है, अर्थात् जो दोनों आश्रमों का समान रूप से द्रष्टा है और परमात्मा में अनुरक्त है, वहीं सुखी है—

जिसु गृहि बहुतु तिसै गृहि चिंता । जिसु गृहि थोरी सो फिरै अमंता ॥ दुहू विपसया ते जो मुकता सोई सुहेला भालीऐ<sup>3</sup> ॥१॥१॥७॥

जब दोनों ही मार्ग में मंभटें हैं, तो मनुष्य जिस आश्रम में है, स्वामाविक रीति से स्वामाविक रूप से उसी आश्रम में रहकर उसे ईश्वर-प्राप्ति अथवा ज्ञानापलाक्य का प्रयास करना चाहिए। इसलिए गुरुओं ने गृहत्याग पर बल नहीं दिय, बल्कि रह में रहने की प्रवृत्ति को उत्तम बतलाया है। गुरुओं के अनुसार साथक गृह में रहता हुआ भी सारे कर्च्वयों को करे साथ ही भगवा-चिन्तन में निमन्न रहकर संसार में कमल की माँति अलिस रहे। इस प्रकार गृहस्थी में रहता हुआ उदास अथवा संन्यासी वन जाय। कहना न हागा कि गुरुओं का यह सिद्धान्त, श्रीमद्भगवद्गीता के सिद्धान्तों के सर्वथा अनुकूल है। गुरुवाणी द्वारा इस कथन की पृष्टि की जा रही है—

विचे गृह सदा रहे उदासी जिउकमल रहे विचि पाणी है। १०॥२॥ मारू सोलहे, महला ४, पृष्ठ १०७०

१. श्री गुरु ग्रंय साहिब, आसा काफी, महला १, पृष्ठ ४१३

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, विलावलु, महला ४, प्रष्ट ८३५

३. भी गुरु प्रेय साहिव, मारू, महला ५, प्रष्ठ १०१३

मन रे गृह ही माहि उदासु । सचु संजमु करणी सो करे गुरमुखि होइ परगासु ॥१॥ रहाउ ॥२॥ ३५॥ सिरो रागु, महला ३, पृष्ट २६

भगत जना कउ सरधा आपि हरि लाई। विचे गृसत उदास रहाई॥

गूजरी, महला ४, प्रष्ठ ४१४

परन्तु यह वृत्ति परमात्मा एवं गुरु-कृपा से ही प्राप्त होती हैं। सहज सुभाइ भए किरपाला तिसु जन की काटी फास। कहु नानक गुरु प्रिज्ञा मेटिजा परवाशु गिरसत उदास ॥४॥४॥५॥ गुजरी, महला ५, पृष्ठ ४६६

उपर्युक्त विवेचन से यह भलीभाँति सिद्ध हा जाता है कि गुरुओं के अनुसार प्रवृत्ति-मार्ग ज्ञान-मार्ग का विरोधी नहीं है, बल्कि उसका सबसे बड़ा सहायक है।

# हरि-प्राप्ति-पथ

## (ई) भक्ति-मार्ग

भक्ति की प्राचीनता—ईश, मुण्डक, श्वेताश्वतर, नारायण ब्रादि प्राचीन उपनिषदों में शान्तिपर्व, श्री मद्भगवद्गीता ब्रादि महाभारत के ब्रंशों में, श्रीमद्भागवत (विशेष कर एकादश स्कन्ध) ब्रादि पुराणों में, नारद पंचरात्र ब्रादि ब्रागम मन्थों में, भक्ति-दर्शन ब्रादि स्त्र-मन्थों में तथा ब्रिनेकानेक ब्रन्थ 'ब्रागम निगम पुराण' की शाखा-प्रशाखाओं में भक्ति के सिद्दान्त भरे पड़े हैं। इस प्रकार का साथन हमारे देश में बहुत प्राचीन समय से प्रचलित हैं ब्रौर इसी को उपासना या भक्ति कहते हैं।

भक्ति का लच्च शायिडल्य-सूत्र (२) में इस प्रकार दिया गया है—"सा परानुरक्तिरीश्वरे" श्रयांत् ईश्वर के प्रति निरतिशय प्रेम को ही भक्ति कहते हैं।

देवर्षि नारद ने भक्ति-सूत्र के श्रंतर्गत भक्ति के निम्नलिखित भेद

गुणमाहात्म्यासिक रूपासिक पूजासिक स्मरणासिक दास्यासिक सम्यासिक कान्तासिक वात्सल्यासिक आध्मनिवेदनासिक तन्मयासिक परमविरहासिक । <sup>२</sup>

इस प्रकार देविष नारद के अनुसार भक्ति के उपर्युक्त स्थारह भेद हैं। किन्तु यह भक्ति भागवत पुराण के अनुसार नी प्रकार की हैं—

> श्रवणं कीर्त्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । श्रर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमाध्मनिवेदनम् ॥3

माध्व सिद्धान्त के अंतर्गत भी उपर्युक्त नवधा भक्ति को माना गया है। नारद पंचरात्र शाण्डिल्य सूत्र तथा भक्ति तरंगिशी आदि अन्यों में भी नवधा भक्ति की ही विवेचना प्राप्त होती है।

<sup>1</sup> तुलसी दर्शन (भारतीय भक्ति मार्ग),बलदेव प्रसाद मिश्र,पृष्ठ ५६

२ भक्ति-सूत्र, देवपि नारद, सूत्र ८२

३. श्रीमद् भागवत, स्कन्ध ७, अध्याय ५, श्लोक २३

मोटे रूप से भक्ति के दो प्रधान विभेद किये जा सकते हैं—(१) वैधी भक्ति, (२) रागारिमका भक्ति अथवा प्रमा भक्ति।

वैधी भक्ति अनेक विधि-विधानों से युक्त होती है। इसमें विधि-विधानों की इतनी अधिक जटिलता भरी है कि साधक निदोंष वैधी भक्ति कभी करने में समर्थ ही नहीं हो सकता। यही कारण है कि यह भक्ति सिद्धि रूप न मानी जाकर साध्य रूप मानो गयी है। वैधी भक्ति का सचा उद्देश्य रागात्मिका भक्ति को उद्दीप्त करना है। अतः परमेश्वर में निरतिशय और निहेंतुक प्रेम ही रागात्मिका अधवा प्रेमा भिवत है। तीव अद्यालु साधकों के लिए ही रागात्मिका अधवा प्रेमा भिवत है। अद्यालु साधक बाह्याडम्बरों और विधिवधान के नियमों से परे हो जाता है।

सिक्ख गुरुओं द्वारा निरूपित भक्ति-मार्ग-भक्ति की अवाध मंदाकिनो सिक्ख गुरुओं के प्रत्येक पद में प्रवाहित हुई है। गुरुओं द्वारा निरूपित सभी पथ—कर्म-मार्ग, योग-मार्ग और ज्ञान-मार्ग भक्ति की धारा से सिक्चित हैं। विना परमात्मा की रागात्मिका भक्ति के कर्म पाखण्डपूर्ण और आडम्बर युक्त है, ज्ञान 'चंचु-ज्ञान' मात्र है और योग धारीर का व्यायाम मात्र है। परमात्मा की प्रोमभक्ति ही कर्म योग को निष्काम कर्मयोग बनाती है, ज्ञान को ब्रह्मज्ञान का रूप देतो है और योग को सहज योग में परिषात करती है। इसीलिए गुरुओं के अनुसार किसी भी मार्ग की साधना विना भक्ति के निष्पाण और निस्तत्व है।

परमातमा की प्रेमा भक्ति ही किसी भी साधन को पूर्यंता प्रदान करती है। बिना प्रेमा भक्ति के सभी साधन ऋपूर्य और ऋघूरे है। सिक्ख गुरुश्रों का समस्त जीवन प्रेमा भक्ति से स्रोतप्रोत है। उनका स्नाचार-विचार, रहन-सहन, उठना-बैठना, हर्य-विषाद, सुख-दु:ख, यहाँ तक कि उनके जीवन के समस्त किया-कलाप भक्ति के दिव्य रंग में रँगे हैं।

वैधी भक्ति का खरडन — गुब्ब्रॉ ने रागात्मिका भक्ति को माना है ब्रॉर वैधी भक्ति का खरडन किया है। उन्होंने वैधी भक्ति के समस्त विधि-विधानों — तिलक, माला, ब्रासन, पादुका, प्रतिमा-पूजन, पंचामृत, बस्त, यशोपवीत, पुष्प, चन्दन, नैवेद्य, ताम्बूल, धूप, दीप,ब्रादि की निस्सारता स्थान-स्थान पर प्रदर्शित की है—

पिं पुस्तक संधिन्ना बादं । सिल पूजिस बगुल समाधं ॥
मुखि फूट विभूलण सारं । त्रैपाल तिहाल विचारं ॥
गिल माला तिलकु ललाटं । दुई धोती बसन्न कपाटं ॥
जे जाणसि बहां करमं । सिम फोकट निसचड करमं ॥

उन्होंने वैधी भक्ति के बाह्य आचारों को 'पाखरडपूर्ण भक्ति' के नाम से संबोधित किया है। उनका मत है कि पाखण्डों से स्वप्न में भी भक्ति की प्राप्ति नहीं होती—

पासंडि भगति न होवई पारब्रह्मु न पाइश्रा जाइ ॥ र

गुब्झों के अनुसार वैधी मिक्त की सारी क्रियाएँ इउमै (अहंकार) में हुआ करती हैं। अहंकार में ही सारे लोग मिक्त करते हैं। परन्तु इन बाह्य क्रियाओं से मन में वास्तविक प्रेम की अनुभूति नहीं होती। जब तक वास्तविक प्रेम अन्तःकरण में नहीं उत्पन्न होता, तब तक आनन्द की प्राप्ति भी नहीं होती। बहुत से भक्त वैधी मिक्त की साधना करते अवश्य हैं, किन्तु उनका अहंभाव नष्ट नहीं होता। वे अनेक बार कथन करके अपने को भक्तों की अंगी में विठाना चाहते हैं। पर भला कभी इस प्रकार मिक्त की जाती है ? कथनी वाली मिक्त आडम्बर पूर्ण और पाखण्ड युक्त है। ऐसी मिक्त व्यर्थ है और इससे सारा जन्म नष्ट हो जाता है—

हउमै भगति करै सभु कोइ। ना मनु र्माजै ना सुखु होइ॥ कहि कहि कहणु आपु जाणाए। बिरथी भगति सभु जनम गवाए॥६॥१॥३॥

कथन वाली भक्ति दो कौड़ी की है। इससे परमात्मा के 'हुकम' सममने की शक्ति नहीं प्राप्त होती। वास्तविक भक्ति का रहस्य तो इसी में है कि परमात्मा की आजा शिरोधार्य करे। जो परमात्मा की आजा शिरोधार्य करता है, वही सचा भक्त है। सबी भक्ति करने का वही अधिकारी है। अन्य लोग जो भक्ति का दम्भ भरते हैं, वे अधमों में अधम हैं—

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, बासा की वार, महला १, पृष्ठ ४७०.

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, बिलावलु की वार, महला ३. प्रष्ट ८४६.

३. श्री गुरु मंथ साहिब, मलार, महला ३, पृष्ट १२७८

कथनी बदनी करता फिर हुक मुन ब्सै लचु।
नानक हरि का भाणा मंने सो भगत होइ, विग्रु मंने कच निकचु'॥
रागात्मिका भक्ति अथवा प्रेमा भक्ति—सारे अहंभाव को मिटा
कर, अत्यन्त विनयी बनकर, एक निष्ठ भाव से परमात्मा का चिन्तन ही
प्रेमा भक्ति है। गुरु अर्जुन देव ने इसका निम्न लिखित ढंग से चित्रण्
किया है—

पहिला मरसु कबृलि, जीवस की छुदि श्रास । होहु सभना की रेसुका, तठ श्राठ हमारै पासि ।।

परमात्मा के विषय में निरन्तर पढ़ना, लिखना, जपना श्रीर उन्हीं का श्रहनिंश गुखगान करना ही प्रेमा मिक्त है। मन, वचन श्रीर हृदय में परमात्मा को बसा लेना प्रेमामिक का सबसे बड़ा लज्ज्य है। तैलधारावत प्रेम से परमात्मा द्रवीभूत होता है। उन्हीं के द्रवीभूत होने से श्रत्यंत श्रासानी से संसार-सागर तरा जा सकता है—

रागात्मिका अथवा प्रेमा भक्ति वह है, जिसमें एक इंग् के लिए भी परमात्मा का विस्मरण न हो और परमात्मा साधक के हृदय में सदैव के लिए विराजमान हो जायँ—

> मेरे मन हरि का नामु थिखाइ। साची भगति ता थीए जा हरि बसै भनि खाइ<sup>४</sup> ॥१॥ रहाउ ॥२२॥५५॥

प्रेम किस प्रकार का हो ! जिस प्रेम में इतनी तीवता और तन्मयता हो कि एक श्वरण के लिए भी प्रियतम के विरह में न रहा जासके, वही प्रेम है और वही सची प्रेमा भक्ति है।

१ श्री गुरु प्रंथ साहिब, रामकली की वार, महला ३, पृष्ठ ३५०

२ श्री गुरु प्रंथ साहिब, मारू की वार, महला ५, पृष्ठ ११०२

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, धनासरी, महला ४, पृष्ट ६६३

४. श्री गुरु प्रथ साहिब, सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३५

निम्नलिखित उदाहरणों द्वारा प्रेमा भक्ति की प्रगादता और तन्मयता प्रदर्शित की गयी है।

- १. चकोर का चन्द्रमा से प्रेम ।
- २. मीन का जल से प्रेम।
- ३. ऋलि का कमल से प्रेम।
- ४. चकवी का सूर्य से प्रेम।
- प्र. पत्नी का पति से प्रेम।
- ६. लोभी का धन से भेम।
- ७ जल का दूध से प्रेम।
- महान् चुधार्त का भोजन से प्रेम।
- ६. माता का पुत्र से प्रेम।
- १०. पतंग का दीपक से मेम।
- ११. चोर का निर्जन स्थान से प्रेम ।
- १२. हाथी का काम से प्रेम।
- १३. विषयी मनुष्यों का सांसारिक प्रपंचों से प्रेम।
- १४ जुआरी का जुए से प्रेम।
- १५. मृग का नाद से प्रेम।
- १६. चातक का मेघ से प्रेम।

प्रेमा भक्ति में विरह की तड़पन श्रीर मिलन के श्रानन्द दोनों ही महस्वपूर्ण हैं। विरह की तड़पन में तो श्रानेक संचित पाप नष्ट हो जाते हैं श्रीर मिलन के श्रानन्द में पुण्य नष्ट हो जाते हैं। इस प्रकार साधक पाप-पुण्य दोनों को जला कर त्रिगुणातीत हो कर परमात्मा के साथ शाश्वत कीड़ा करता है। गुरुश्रों ने प्रेमाभक्ति के विरह की तड़पन का हृदय स्पर्शी वर्णन किया है—

नानक मिलहु कपट दर खोलहु एक बड़ी खटु मास<sup>२</sup> ॥१२॥ गुरु नानक देव का "एक घड़ी खटु मासा" मीराँबाई के "मई खमासी रैन" की स्मृति दिलाता है।

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, इक निमिख रहन न जाइ ॥ "" चातृक चाहत मेच । श्रादि रागु बिलावलु, महला ५, पृष्ठ ८३८
 श्री गुरु ग्रंथ साहिब, तुलारी छंत, महला १, पृष्ठ ११०३

गुर नानक देव एक स्थल पर कहते हैं,

वैदु बुलाइचा वैदगी पकदि ढंढोले बांह ।

भोला बैदु न जाणई करक कलेजे माहि ॥

मीराँबाई के कलेजे की करक भी भोला वैद्य नहीं जान पाता ।

इसी विरह।सिक्त में गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

खोजत खोजत भई वैरागिनि ।

प्रभु दरसन कड हड फिरत तिसाई र ॥३॥१॥११८॥

गुरु अर्जुन देव के बारहमाहा (मांम राग) में विरह की तहपन देखते ही बनती है। प्रीति की प्रगाढ़ता को व्यक्त करने के लिए बारहमासा की कल्पना करके, प्रत्येक मास के तीव विरह को व्यक्त किया गया है?।

प्रेमामिक की प्रगाइता कलम-दवात के माध्यम से नहीं व्यक्त की जा सकती है। यह प्रेम हृदय में ही लिखा जा सकता है। हृदय का प्रेम कभी नहीं टूटता, अन्य प्रेम तो टूट जाते हैं। गुरु अमरदास जी हृदय के अलौकिक प्रेम का इस माँति संकेत करते हैं—

> कलउ मसाजनी किया सदाईऐ, हिरदै ही लिखि जेहु। सदा साहिव कै रंगि रहै, कबहुँ न तुर्रसि नेहरे ॥

गुरु अमरदास परमात्मा की मिद्रा के अमृत-रस में मतवाले होकर कहते हैं कि (सांसारिक विषय सुख की) कृत्रिम मिद्रा क्यों पीते हो ? परमात्मा की कृपा रूपी मिद्रा का पान करो जिससे सद्गुरु की प्राप्ति हो—

> सूठा मदु मूलि न पीचई जेका पारि पसाइ। नानक नदर्श सचु मदु पाइऐ सतिगुर मिलै जिसु आइ"॥

इसी प्रेमामिक में आत्मिविमोर होकर गुरु अर्जुन देव ऐसे नेत्र चाहते हैं जिनसे अहर्निश परमात्मा का दर्शन हो। वे लाख जिह्वाओं की कामना इसलिए करते हैं, ताकि उनसे परमात्मा का गुग्गान कर सकें। करोड़ कानों की कामना इसलिए करते हैं, ताकि उनसे प्रियतम हिर और

१. श्री गुरु प्रंथसाहिब, वार मलार की, सलीक, महला १, प्रष्ठ १२७६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु गउड़ी पूरवी, महला ५, पृष्ट २०४

३ श्री गुह प्रंथ साहिब, बारहमाहा, माम्स, महला ५, पृष्ठ १३३-१३६

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सिरी रागु की बार, महला ३, प्रष्ठ ८४

प. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विहागई की वार, महला ३, पृष्ठ पपष्ठ

श्राविनाशी राम की कीर्ति सुन सकें, जिसके अवश्य मात्र से मन निर्मल हो जाय श्रौर काल की फाँसी कट जाय । करोड़ हाथों की याचना इसलिए करते हैं, ताकि उनसे प्रभु की टहल कर सकें । करोड़ चरण इसलिए चाहते हैं, ताकि उनसे प्रभु का मार्ग तय हो । वे परमात्मा से इस प्रकार के मन की याचना करते हैं, जो निरन्तर प्रभु के चरशों में लगा रहे श्रौर उनकी शरण को छोड़कर श्रन्यत्र न जाय ।

श्री गुरुशंथ साहिब में प्रेमाभिक की तीब मार्मिक श्रनुभूति मात्रा में पायी जाती है। यह श्रनुभूति ऐसी हृदय-स्पर्शिणी है कि तुरन्त हमारे हृदय

को स्पन्दित कर देती है।

प्रेमा-भक्ति में परमात्मा से साथ विविध सम्बन्ध—प्रेमा-भक्ति में गुरुक्रों का प्रेम सीमित दिशा में प्रवाहित न होकर क्रानेक दिशाक्रों में व्यक्त हुक्रा है। उन्होंने परमात्मा के साथ विविध सम्बन्ध स्थापित किये हैं जिनमें से प्रधान निम्नलिखित हैं—

- (१) अपने को पुत्र समझना और परमात्मा को माता-पिता समझना और उसी भाव से उपासना करना।
- (२) श्रपने को सेवक सममकर, परमात्मा की उपासना स्वामी भाव से करना।
  - (३) अपने को परमात्मा का सखा समकना।
  - (४) अपने को भिखारी और परमात्मा को दाता सममना।
- (५) अपने को पत्नी तथा परमात्मा को पति समक्तकर आराधना करना।

अब प्रत्येक के सम्बन्ध में अलग-अलग बताया जा रहा है-

१. माता-पिता और पुत्र का सम्बन्ध — माता-पिता का रनेह पुत्र के प्रति स्वाभाविक होता है। निकम्मे और नालायक पुत्र के भी माता-पिता देख-रेख करते हैं। परमात्मा अनन्त कृपालु और रज्ञक है, वह भक्तों की रज्ञा उसी भाँति करता है, जैसे पुत्र की रज्ञा माता-पिता करते हैं —

भ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, करि किरपा मेरे श्रीतम सुआमी नेत्र देखहिं ... ... ... ... दरसु तेरा राम ॥ सुही, महला ५, पृष्ठ ७८०-८१

श्रवने सेवक कर आपि सहाई।

नित प्रतिपार वाप जैसे माई ॥१॥११३॥

परमात्मा पिता है। सारे प्राची उसके वालक है। जिस माँति वह
आपने पुत्रों को खेलाता है, उसी माँति वे खेलते हैं—

संग्रिस स्थित स्थित श्रारे।

तूं पिता सिम बारिक थारे। जिंड खेलावहि तिंड खेलण हारे<sup>२</sup> ॥४॥१॥१०॥

तथा,

हम बारिक प्रतिवारे तुमरे त् बड़ा पुरख़ विता मेरा माइचा<sup>3</sup> ॥१॥

रहाउ ॥

गुर अर्जुन देव कहते हैं, "हरि जी ही हमारी माता हैं, वे पिता हैं और वे ही रक्क हैं। इम उनके बालक हैं। वे निरन्तर हमारी खोज-खबर करते हैं। वे स्वामाविक रूप से खिलाते-पिलाते रहते हैं। इसमें वे तिनक भी आलस्य नहीं करते। वे अपने भक्त रूपी पुत्रों के अवगुणों की चिन्ता न करके, उन्हें अपने गले से लगाते हैं। हरि हमारे इतने सुखदायी पिता हैं कि उनसे जो कुछ भी माँग जाता है, सब कुछ देते हैं। यहाँ तक कि वे अपने पुत्र को योग्य समक्त कर शानराशि और नाम-धन भी सौंप देते हैं ।"

र. स्वामि-सेवक भाव का सम्बन्ध — गुरुश्चों की स्वामि-सेवक भाव की भक्ति को 'दास्य-भक्ति' की सं इदी जा सकती है। सबा दास वही है, जो निरन्तर स्वामी की सेवा में तन्मय रहे। थोड़ा भी मान, योड़ा भी श्रालस्य दास को स्वामी की भक्ति से पराङ्मुख कर देता है। सिक्ख-गुरुश्चों की भक्ति में प्रमाद श्रीर श्रालस्य को रत्तों भर भी गुंजइश नहीं है। वे तो पहले मरुश को कबूल कर, जीवन की सारी श्राशाश्चों का त्याग कर श्रीर सभी की रेशा बन कर, तब भक्ति-पथ में श्राते हैं—

१ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी, महला ५, पृष्ट २०२

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला ५, एछ १०८१

३ श्री गुरु अंथ साहिब, रागु कलियान, महला ४, एए १३ १३

४ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हरि जी माता, हरि जी पिता, हरि जीउ प्रतिपालक ।

तिश्रान रासि नामु धनु सर्वपिश्रोन इसु सर्वदे लाइक ॥२१॥ मारू की वार, महला ५, पृष्ठ ११०१-११०२

पहिला मरछ कब्लि, जीवण की छुढि आस । होहु सभना की रेखुका, तट आउ हमारै पासि ।॥ इसी कारण उनकी भक्ति में मान, अभिमान और प्रमाद तथा आलस्य के लिए स्थान नहीं है।

गुरु नानक देव अपने को परमात्मा का खरीदा हुआ सेवक समकते हैं। इसमें वे अपने को परम भाग्यशाली समकते हैं—

मुल खरीदी लाल गोला मेरा नाउ सभागार ॥ १॥६॥

तथा,

मेरे खालरँगीखे हम लालन के लाले 3 ॥ 1 ॥ ५॥

गुर रामदास जी कहते हैं, "मैं तो गुलाम हूँ और अपने मालिक द्वारा खुले बाजार में खरीदा गया हूँ। भला ऐसा गुलाम अपने स्वामी से क्या चतुराई कर सकता है ? याद राज्य पर बैठा दे, तो भी उसी परमात्मा का गुलाम रहूँगा। यदि वह घरिसहारा बना दे, तो भी अपने घरिहारे से अपना नाम जपावेगा! भाव यह है कि मैं संसार की चाहे जिस परिस्थिति में रहूँ—अभीर रहूँ अथवा गरीब रहूँ,—पर रहूँगा का प्रभु का गुलाम ही—

> हम दासे तुम टाकुर मेरे । मानु महतु नानक प्रम तेरे भ ॥४॥४०॥१०॥॥

३ सखा-भाव-- हला भाव की भक्ति भारतीय भक्ति-परम्परा की प्रधान शालाओं में से एक है। अर्जुन और उद्भव इस कोटि के भक्तों में उल्लेखनीय हैं। गुरुओं ने परमात्मा को सला के रूप में चित्रित किया है।

१. थी गुरु ग्रंथ साहिय , मारू की वार, महला ५, पृष्ठ ११०२

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, मारू, महला १, पृष्ठ ६६१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, तुखारी, महला १, एष्ट १११२

४. श्री गुरु श्रंथ साहिब, गउड़ी वैरागिणि, महसा ४, पृष्ठ १६६

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी, महला ५, १९० १८८

सखा श्रापने जीवन के सारे रहस्यों को श्रापने सखा के प्रति व्यक्त वर देता है, यही सखा-भक्ति की सबसे बड़ी विशेषता है। सहायता पहुँचाने की द्रव्यि से भी सखा का सबसे बड़ा महत्व है। संसार में सबसे बड़ा सहायक मित्र ही होता है। श्री गुरु ग्रंथ साहिब में सखा भाव की भक्ति भी मिलती है—

गुरु अर्जुन देव जी का विचार है कि परमात्मा को ही अपना

मित्र श्रीर सखा बनाना चाहिए--

साजनु मीतु सखा करि एकु ।

हरि हरि श्रव्यर मन मिह सुखु ै।।३॥६२॥१३१॥

वे तन्मयावस्था में इस प्रकार कहते हैं—

तूं मेरा सखा तूं ही मेरा मीतु ।

तूं मेरा प्रीतम तुम संगि हीतु ॥

तूं मेरी पित तूं है मेरा गहणा ।

तुम्क बिनु निमखु न जाई रहणा दे ॥१॥१८॥८७॥

गुरु नानक देव ने बतलाया है कि परमारमा के समान मेरा कोई

मित्र नहीं है—

हरि सा मीतु नाही मैं कोई 3 ॥१॥२॥८॥

४. दाता-भिखारी का सम्बन्ध—भक्त अपने को अत्यन्त दीन मिखारी समक कर, परमझ परमात्मा से याचना करता है। वह ऐसा बड़ा दाता है कि सभी को देता रहता है। गुरु अमरदास जी अपनी दीनता इस भाँति प्रदिशत करते हैं, ''हे परमात्मा मैं तेरा भिच्छक, भिखारी हूँ। तू ही मेरा स्वामी है, तू ही मेरा दाता है। तुक्ते अन्य भिच्चा नहीं चाहता हूँ, तू कृपाजु हो कर मुक्ते नाम की भीख दे, जिससे तेरे रंग में सदैव रँगा रहूँ।''—

हम भीखक मेखारी तेरे तूं निज पति है दाता। होहु दैखाल नामु देहु, मंगत, जन कड, सदा रहुड रंगि राता ४ ॥३ ॥३॥६॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिय, गउड़ी, महला ५, पृष्ठ १६२

२. श्री गुरु अंध साहिब, गउड़ी गुआरेरी, महला १, पृष्ठ १८१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०२७

४. श्री गुरु प्रथ साहिब, रागु धनासिरी, महला ३, पृष्ठ ६६३.

एक स्थल पर गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

"ह प्रभु तुम्हीं मेरे दाता हो, तुम्हीं स्वामी हो, तुम्हीं रक्षक हो, तुम्हीं मेरे नावक हो और तुम्हीं हमारे खसम हो।"—

तुम दाते ठाकुर प्रतिपालक नाइक खसम हमारे "॥१॥१२॥ जब भक्त अपने को परमात्मा का भिचुक समक लेता है तो उसके अन्तर्गत कोई अभिमान आ ही नहीं सकता।

४. पित-पत्नी का सम्बन्ध—पित-पत्नी के सम्बन्ध में जितनी एक-रूपता, तदाकारिता और तन्मयता है, उतनी किसी अन्य सम्बन्ध में नहीं, कान्तासिक में दैतभाव के लिए कोई गुंजाइश नहीं रह जाती। दुर्शानी स्त्री वह है, जो अपने पित से पृथक है। सुद्दागिनी स्त्री तो वह है जो अपने पित के साथ मिल कर एक हो गयी है।

सिक्ख गुरुश्रों ने अपनी प्रेमा अथवा रागात्मिका भक्ति को अभि-व्यक्त करने के लिए पति-पत्नी के प्रेम का माध्यम चुना है।

एक पर में गुढ नानक देव ने जीवातमा रूपी छी की चार श्रवस्थाएँ चित्रित की हैं, "पहली श्रवस्था तो वह है, जिसमें जीवातमा रूपी छी परमातमा रूपी पित से श्रनभिश्च रहती है। उसे यह शात नहीं रहता कि परमातमा रूपी पित का क्या पता-ठिकाना है ? दूसरी श्रवस्था में उसे यह बोध होता है कि मेरा प्रियतम है श्रीर वह एक है। वह (गुढ की श्रजीकिक कृपा से ही) मिल सकता है। तीसरी श्रास्था वह है, जब समुराल में पहुँच कर उसे श्रपने प्रियतम का पूर्ण शान होता है कि यहां मेरा प्रियतम है। गुढ की कृपा होती है, तब कामिनी (जीवातमा) भी पित (परमातमा) को श्रव्छी लगती है। चौथी श्रीर श्रंतिम श्रवस्था वह है, जब भय (परमातमा के भय) श्रीर भाव (परमातमा के प्रेम) का शृंगार करके, वह प्रियतम के पास जाती है। प्रियतम उसके शृंगार पर श्राकुष्ट हो कर, उसे सदैव के लिए श्रपना बना लेता है श्रीर सदैव उसके साथ रमण करता है, श्रर्थात् जीवातमा श्रीर परमातमा सदैव के लिए एक हो जाते हैं? ""

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु धनासिरी, महला ५, पृष्ठ ६७४.

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, पेवकड़े धन खरी इन्नासी

सद ही सेजै रवै भतारू ॥४॥२७॥ श्रासा, महला १, पृष्ठ ३५७

श्रनेक श्राध्यात्मिक रूपको द्वारा कामिनी के शृंगार श्रीर गुग प्रदर्शित किये गए हैं। गुरु नानक देव कहते हैं, "जो स्त्री निर्मल मन रूपी मोती का श्राभूषण पहने श्रीर श्वास, प्रश्वास द्वारा परमात्मा के जप रूपी ताने में मन रूपी मोती गूँथे, समा को शृंगार बनावे, वही प्रियतम के संग रमण कर सकती है।"—

मनु मोती जे गहणा होवै, पउछ सूत-धारी । खिमा सींगारु कामणि तन पहिरै, रावै बाल पिश्चारी । १॥१॥३॥३॥

गुर अर्जुन देव ने एक ऐसी जीवातमा रूपी की के कल्पना की है जो अनन्य भाव से परमातमा रूपी पित में अनुरक्त है। वह उनसे मिलने को आतुर है। अन्त में प्रियतम परमातमा उसके गुर्गों-अवगुर्गों की चिन्ता छोड़ कर, उसके रूप-रंग और शृंगार की चमक-दमक भूल कर, उसके आचार-व्यवहार की परवाह न करके, उसे अपना लेते हैं—

गुजु अवगुन मेरो कछु न बीचारो । नह देखिको रूप रंग सींगारो ॥ चज अचार किछु विधि नहीं जानी । बांह पकरि प्रिश्च सेजै आनी र ॥१॥७॥

सुहागिनी स्त्री ही प्रियम के गले लग सकती है। जो ऋहंकार में पूरा है, वह प्रियतम के महल तक फाटक नहीं पा सकती। ऐसी कमैंहीना और मन के अनुसार चलने वाली स्त्रो, प्रियतम को नहीं प्राप्त कर सकती। वह रात व्यतीत हो जाने पर पछताती है—

सा सोहागिणि श्रंकि समावै ॥२॥ गरव गहेली महलु न पावै । फिरु पञ्जुतावै जब रैणि बिहावै । करम होणि मनमुखि दुलु पावै ३ ॥३॥३॥

गुर अमरदास ने बतलाया है कि निम्नलिखित गुगों से युक्त पत्नी, अपने पति से मिल सकती है—

१. गुरु अंथ साहिब, आसा, महला १, पृष्ट ३५६

२. गुरु मंथ साहिब, ब्रासा, महला ५, एट्ट ३७२

३. गुरु अंथ साहिब, रागु स्ही, महला ५, प्रष्ठ ७३७

भउ सीगारु, तबील रसु, भोजन भाउ करेड् । तनु मनु सउपै कंत्र कड, तड नानक भोगु करेड् ।॥ अन्त में गुरु अर्जुन देव इस निष्कर्ष पर पहुँ वते हैं कि जब पत्नी। अपने रंगीले पति (परमात्मा ) को पा जाती है, तब फिर उसे कमी दुःख

नहीं होता-

जब नानक कंतु रंगीला पाइम्रा किरि दुखु न लागै श्राप्र ॥४॥१॥ निष्कर्ष-इस प्रकार सिक्ख गुरुश्रों न परमत्मा के साथ अनेक सम्बन्ध स्थापित किये हैं। मेरी ऐसी धारगा है कि जहाँ रह्मा, पालन करने श्रादि का माव है, वहाँ परमातमा की उपासना माता-िता, स्वामी, भित्र तथा दाता आदि के रूप में की गयी है, पर जहाँ प्रेम की तीवता, तन्मयता, तदाकारिता और एकरूपता की श्रमिव्यंजना की आवश्यकता पड़ी है, वहाँ वित-परनी-प्रेम के माध्यम का सहारा लिया गया है। प्रमु के विस्मरण से बुरी अवस्थाएँ - परमात्मा को विस्मरण करने वाले मनुष्य श्रत्यन्त निन्य है। विना स्मरण के मनुष्य लम्बी श्रायु वाले धर्प के सहरा है। बिना स्मरण के मनुष्य के सारे कार्य व्यर्थ है स्त्रीर कीवे के समान उनका विषय रूपी विष्टा में ही है। बिना स्मरण के मनुष्य काम के कुसे के समान है। स्मरणहीन पुरुष वेश्या के पुत्र की भाँति विना पिता के है। स्मरण न करने वाला पुरुष मेढ़े के सींग के समान है। बिना स्मरण के गधे के समान है, बावले कुत्ते के तुल्य है, इतना ही नहीं, बल्कि महान् आत्महत्यारा है ।

परमात्मा विस्मृति भयानक रोग है । इरि के विस्मरण से भाया

१. गुरु प्रंथ साहिब, सूही की वार, महला ३, पृष्ठ ७८८

२. गुरु प्रंय साहिब, रागु मलार, महला ५, पृष्ठ १२६६

३. गुरु ग्रंथ साहिब, बिनु सिमरन जैसे सरप आरम्राजारी ॥ १॥

बिनु सिमरन है स्रातम वाती ॥७॥७॥ गउड़ी, महला ५, पृष्ट २३६

४. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, इकु तिलु विश्वारा बीसरै रोगु बदा मन माहि ॥१॥२०

सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २१

श्राकर सवार हो जाती है श्रीर नाना भौति के कष्ट देती है'। परमात्मा के विस्मरण से जीव दुःखी होकर मरता है, वह श्रनेक बार योनियों में पड़ता है, पर उसका कोई भी साहयक नहीं होता?। श्रतः बड़े से बड़े भोग माप्ति में परमात्मा का विस्मरण नहीं करना चाहिए। इसीलिए गुरु नानक देव ने श्रपनी कामना प्रकट की मैं चाहे जिस योनि में पड़ूँ—चाहे हिंग्णी होज, चाहे कोकिला होज, चाहे मछली होज, चाहे सिंग्णी होज,—पर मैं परमात्मा को किसी दशा में न भूलूँ ।

भक्ति के उपकर्श — परमात्मा के विस्मरश से जीव की अनेक दुर्दशाएँ होती हैं। अतएव सिक्ख गुरुओं ने परमात्मा की भक्ति को मनुष्य-जीवन का चरम लक्ष्य बतलाया है; भिक्त से ही मनुष्य का जीवन सार्थक होता है और सारे क्लेशों की निवृत्ति होती है। भिक्त-प्राप्ति सरल नहीं है। परन्तु साधना और विश्वास की प्रकलता से सब कुछ संभव हो सकता है। वैसे तो भक्ति के अनेक उपकरश भी गुरु ग्रंथ साहिब में भिलते हैं, पर जिन उपकरशों के जपर गुरुओं की व्यापक हाँक्ट पड़ी है, वे निम्नलिखित हैं—-

- १. सद्गुर-प्राप्ति और उसकी कृपा तथा उपदेश।
- २. नाम।
- ३. सत्संगति तथा साधु-संग।
- ४. परमात्मा का भय और उनका 'हुकम'।

श्री गुरु प्रनथ साहिब, बिसरत अम केते दुल गनीश्रहि महा मोहनी खाइल्रो ॥

गूजरी, महला ५, पृष्ट ५०१

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, हिर बिसरत ते दुखि दुखि मरते । श्रिक बार श्रमहि बहु जोनी टेक न काहू धरते ॥१॥४॥ रागु मलार, महला ५, पृष्ट १२६७

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, हरणी होवा बनि बसा..... नागनि होवा घर बसा ॥शा२॥१॥॥ गडदी, वैरागणि, महला १, पृष्ट १५७

प्. हद् विश्वास।

७. ब्रात्म-समर्पण भाव।

द. परमात्मा का स्मरण और कीर्चन ।

६- भगवत्-कृपा।

उपर्युक्त उपकरणों में से प्रथम दो—(१) सद्गुर और (२) नाम की विवेचना तो पृथक पृथक की जायगी। शेष का संज्ञिस विवरण नीचे दिया जा रहा है—

सत्संगित तथा साधु-संग—िवन्त गुहश्रों ने सत्संगित को आध्यात्मिक उन्नित का आवश्यक ग्रंग माना है। गुहश्रों द्वारा निरूपित कर्म-मार्ग, योग-मार्ग तथा शान-मार्ग में सत्संगित पर अत्यधिक वल दिया गया है। मिक मार्ग का तो यह सर्वस्व ही है। सत्संग करना प्रत्येक सिक्ख का नित्य कर्म-विचान है। प्रत्येक सिक्ख अरदास (प्रार्थना) में नित्य परमात्मा से माँग माँगता है, "साच दा संग, गुरमुख दा मेल।" अर्थात् "साधु का साय और गुहमुख का मेल।" गुह अर्जुन देव जी ने साधु-संग प्राप्ति के लिए प्रार्थना की है—

करहु कृपा करुणायते तेरे हिर गुण गाउ । नानक की प्रभ बेनती साथ संगि समाउ ॥२॥३॥४३॥

सत्संगति का अत्यिविक महत्त्व है। "जिस प्रकार पारस प्रथत के स्पर्शं से लोहा कंचन में परिवर्त्तित हो जाता है। उसी प्रकार पापीगण भी सत्संगति के प्रभाव से शुद्ध होकर गुरुमुख हो जाते हैं। जिस प्रकार काठ के साथ लोहा भी पार हो जाता है, उसी प्रकार साधु-संग से पापीगण भी भव-सागर से तर जाते हैं—

जिड खुहि पारस मन्र भए कंचन तिड पतित जन,
मिलि संगती सुध होवत, गुरमती सुध-साधो १॥
जिड कासट संगि लोहा बहु तरता,
तिड पापी संगि तरे साध साध-संगती गुर सतिगुरु साधो १॥
॥२॥५॥११॥

संत-जन पृथ्वो की भाँति वैर्यशील, आकाश की भाँति निविकार,

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु सुदी, महला ५, पृष्ठ ७४५

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, कानदा, महला ४, पृष्ठ १२३७

सूर्यं श्रीर वायु की भाँति समदर्शी श्रीर अग्नि के समान परोपकारी होते हैं।

गुरु अर्जुन देव ने एक स्थल पर साधुआं के लक्स निम्नलिखित बतलाये हैं—

"परमात्मा का नामोचारण ही उनका मंत्र है। परमात्मा सर्वत्र पूर्ण श्रीर व्यापक है—यही उनका ध्यान है। दुःख श्रीर मुख में समान बुद्धि रहनी ही उनका ज्ञान है। निर्मल श्रीर निर्वेर होना हो, उनकी युक्ति है। ऐसे साधुगण सभी जीवों के ऊरर कुपालु हैं श्रीर पंच कामादिक विकारों से रहित हैं। परमात्म-कीर्तन ही उनका भोजन है। वे माया से ऐसे श्रिलित रहते हैं, जैसे जल से कमल । शतुश्रों श्रीर मित्रों को समान भाव से उपदेश देते हैं श्रीर परमात्मा की भिक्त में श्रदूट श्रद्धा रखते हैं। संत जन श्रपने कानों से परायो निन्दा नहीं सुनते। वे श्रद्धंकार को त्याग कर सबके चरणों की धूल बने नहते हैं। वे षट् लक्त्णों से—शम, दम, श्रद्धा, समावान, उपराम, तितिहा —से युक्त होते हैं। ऐसे पुरुषों की संशा साधु कहलाती है ।"

इतना ही नहीं, बल्कि संतों और परमात्मा में कोई अन्तर नहीं है। परमात्मा और संत एक हैं। हाँ, यह बात अवश्य है कि ऐसा संत पुरुष लाखों और करोड़ों में एक ही होता है—

> राम संत महिं भेदु किछु नाहीं, एक जन कई महिं लाख करोरी<sup>3</sup> ॥३॥१३॥१३॥

1. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, चंदन खगर कपूर खेपन तिसु संगे नहीं ग्रीति।

सुभाइ श्रभाइ जु निकट श्रावै सीतु ता का जाइ ॥ मारू, महला ५, पृष्ठ १०१८

२. श्री गुरु प्रथ साहिय, मंत्र राम राम नानं ध्यानं सरवत्र पूरनह ।

खट लख्यण पूरनं इस्बह नानक नाम साध स्वजनह ॥४०॥ रागु जजावंती, महला ५, पृष्ठ १३५७

३. श्री गुरु मंय साहिब, गउदी, महला ५, एष्ठ २०८.

ऐसे ही संत पुरुषों श्रथवा साधुश्रों का संग सत्संगति श्रथवा साधु-दंग है।

सत्संगति में दो बातें परमावश्यक हैं-

(१) जहाँ गुरु के शब्दों पर विचार हो, यथा— सन्संगति जतम सतिगुर केरी गुन गावै हरि प्रभ के ।।२॥१॥

(२) जहाँ परमात्मा के नाम की चर्चा होती हो, सतसंगति कैसी जाणीए। जिथे एकै नाम बखाणीए।। एकै नामु हुकमु हैं नानक सतिगुरि दीश्रा बुकाइ जीउर ॥५॥१॥ यही कारण है कि साधुश्रों का जहाँ निवास होता है, वह स्थान वैक्रयठ के समान है—

बैंकुंठ नगर तहाँ जहाँ संत निवासा ।

प्रम चरण कमल रिद माहि निवासा । ।।।।२१।।२१।।२७।।

सत्संगति के महान् फल होते हैं । साधु के प्रसाद से ब्राह्मण्, चित्रय,
वैश्य, शृद्र, चाएडाल और ब्रन्यच किसी का भी उद्धार हो सकता है ।
नामदेव, जयदेव, कबीर, त्रिलोचन, रिवदास चमार, धन्ना जाट, सेन नाई
इसके प्रत्यद्व प्रमाण है—

सत्संगति के इसी प्रभाव को देखकर शंकर, नारद, शेषनाग और श्रेष्ठ मुनि भी साधु के चरणों की घृलि की कामना करते हैं— संकर नारद सेखनाग मुनि घृरि साधू की लोचीजै ॥१॥६॥१

संत जनों को प्राप्ति से गुरु वाणी में अदा होती है और उसके गान में चित्त लगता है। गुरु वाणी के गान से कोघ, ममत्व, पालगड, भ्रम,

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु स्ही, महला ४, पृष्ठ ७३१.

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सिरी रागु, महला १, पृष्ठ ७२.

३. श्री गुरु मंथ साहिब, सुही, महला ५, प्रष्ठ ७४२

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, विलावलु, महला ४ पृष्ठ ८३५

प. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, कलियान, महला ४, पृष्ठ १३२६

अहंकार आदि दोषों का नाश होता है। सायु-संग द्वारा हरि-गुण्गान करने से सांसारिक पदार्थ स्वप्नवत दिखायी पड़ते हैं, तृष्णा समाप्त हो जाती है और स्थिरता प्राप्त होती है? । सायु-संग से माया के बन्धन शिथिल पड़ जाते हैं इसी से नाम की महत्ता प्रतीत होने लगती है जिससे भव-सागर से पार उतरा जा सकता है । सायु-संग में निवास करने से मन की मैल कट जाती है । त्रिविध तापों की शान्ति सायु-संग से ही होती है । संतों की चरण धूल से करोड़ों अधों की निवृत्ति होती है । जन्म-मरण से खुटकारा प्राप्त होता है । यहा, सच्चा और पूर्ण स्नान है । संतों की कृपा से नाम-जप में मन लगता है, अहंकार मिटता है । एकंकार परमात्मा सर्वत्र हिंग्ट-गोचर होता है और पंच कामादिक सहज ही वशीभूत हो जाते हैं । अनेक

१, श्री गुरु प्रंथ साहिब, संत जना करि मेलु गुरवाणी गावाईश्रा बलिराम जीउ ।

हउसै पीर गई सुखु पाइत्रा ब्रारोगत भए सरीरा ॥२॥१॥ रागु सुही, महला ४, पृष्ठ ७७३

२. श्री गुरु श्रंथ साहिब, साथ सरनि चितु लाइआ ॥आदि॥१॥१०॥ कानडा, महला ५, एष्ट १३००

३. श्री गुरु श्रंथ साहिब, साध संगति नानक भइयो मुकता दरसनु पेस्रत भोरी ॥२॥३७॥६०॥

सारंग, महला ५, पृष्ठ १२१६

 श्री गुरु ग्रंथ साहिब, साधु संगि तरै भै सागरः । हिर हिर नामु सिमिर रतनागरः ॥१॥२८॥३४

सूही, महला ५, पृष्ठ ७४४

प. श्री गुरु अंथ साहिब, मन की कटीऐ मैल साथ संगि बुठिया ।।
गूजरी की वार, महला प, एष्ट ५२०

६. श्री गुरु प्रंथ साहिब, दीन दृहश्राल कृपाल प्रभ नानक साथ संगि मेरी जलनि बुकाई ॥

रागु गउदी पूरबी, महला ५, पृष्ठ २०४

७. श्री गुरु प्रंथ साहिब, संत की धूरि मिटै अब कोट ॥१॥

संत सुप्रसंन भाए बसि पंचा ॥३॥४६॥१११५॥३ गउदी, महला ५, पृष्ठ १८६ योनियों में भ्रमण करने से कच्ट ही कच्ट हुआ और परमात्मा की प्राप्ति नहीं हुई। अन्त में संतों के सम्पर्क से अगम, अगोचर, अलख, अपार परमात्मा में प्रेम उत्पन्न हुआ और ऋहनिश परमात्मा के जप में मन लगने लगा।।

गउड़ी मुखमनी सातवीं ऋष्टपदी में गुरु ऋर्जुन देव ने साधु-संग से होने बाले फलों का विस्तार के साथ वर्णन किया है, जिसका सारांश नीचे

दिया जा रहा है-

"साधु संग से सारे मलो और अहंकार का नाश होता है। इसी से ज्ञान-प्रिप्त होती है और परमात्मा निकटस्थ प्रतीत होता है। इससे सारे बंधनों से निवृत्ति होती है और नाम रूपी रक्ष की प्रिप्त होती है। (मुक्तिसाद के) सारे उपायों में से यह उगाय श्रेष्ठ है। इसी से कामादिक वशीभूत होते हैं और अमृत रस की प्रिप्त होती है। इसी से कामादिक वशीभृत होते हैं और अमृत रस की प्रिप्त होती है। अत्यन्त विनयशीलता भी इसी से प्राप्त होती है। साधु संग से माया के आकर्षण समाप्त हो जाते हैं, सारी दौड़-भूप भी समाप्त हो जाती है और स्थैयं-भाव आ जाता है। साधु-संग से सारे शत्रु मित्र हो जाते हैं और कोई भी बुरा हिंछ नहीं आता। साधु हारा ही नाम की प्राप्ति होती है और परमात्मा के महल में पहुँचा जाता है। साधु-संग सारे मित्रों और कुदुम्बों को तारता है। इसी से सारे पापों की निवृत्ति होती है और सारे स्थानों में गमन किया जा सकता है। साधु-संग से प्रमु का सक्वा सेवक और आजाकारो बना जा सकता है। साधु-संग से प्रमु का सक्वा सेवक और आजाकारो बना जा सकता है। साधु-संग की महिमा का वेद भी वर्षन नहीं कर सकते। सारांश यह कि साधु-इतना महान् है कि उसमें और परमात्मा में तिनक भी भेद नहीं रहता?।"

सतो से तर्क-विर्तंक करना ही सत्संग नहीं है। इससे तो ऋहंभाव की वृद्धि होती है। वास्तविक सत्संग तो वह है कि संतों की सेवा में अपने को को मिटा दिया जाय। गुरु अर्जु न देव जी की यह कामना कितनी

श्लाधनीय है।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रनिक जोनि श्रमि श्रमि श्रमि हारे ॥२॥

नानकु सियर दिनु रैनारे ॥३॥६॥१५॥ सूरी, महला ५, पृष्ठ ७४०

२. श्री गुरु मंथ साहिब गडवी सुखमनी, श्रष्टपदी ७, प्रष्ट २७१-७२

#### इसत हमरे संत टहल । प्रान मनु धनु संत बहल १॥

अर्थात् इमारे हाथ सदैव संतों की टहल बजाने में ही व्यस्त रहें। मास, मन, धन, सब कुछ, संतों के लिए अर्थित हो जायेँ।

संतों की सब्ची सेवा और उनमें आत्म-समर्पण भाव ही सब्ची सत्संगति हैं। तभी तो गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

हरि के प्राण संत ही है। ऐसे संत का पनिहारा अत्यन्त भाग्य-शाली और धन्य है। भाई, मित्र, सुत, सबसे अधिक, यहाँ तक की अपने प्राणों से बढ़ कर संत को समकना चाहिए। अपने केशों का पंखा बना कर साधु पुरुष को व्यजन करना चाहिए। अपना सिर सदैव संतों के चरशों में रखना चाहिए। उनके चरणों की धूल को अपने मुख में लगाना चाहिए। मिठे बचनों से दीन की भाँति संतों से प्रार्थना करनी चाहिए। अभिमान का त्याग करके आत्म-समर्पण करना चाहिए। बार-बार उन्हीं का दर्शन करना चाहिए। उनके अमृत बचनों से बार-बार मन को सींचना चाहिए।

कहने का तात्पर्य यह कि संतों की कायिक, वाचिक और मानसिक सभी प्रकार की सेवा करनी चाहिए। उन्हें अपना तन, मन, धन, जीवन, प्राश्त सब कुछ समर्पित कर देना चाहिए। इस प्रकार की सेवा और आत्म-समर्पण की भावना से सत्संगति प्राप्त हो सकती है। सत्संगति की प्राप्त ही भक्ति-प्राप्ति का सोपान है।

परमात्मा का मय — गुक्श्रों के श्रनुसार परगात्मा का भय सभी के ऊपर है। गुक्क नानक देव का कथन है, "परमात्मा के भय से ही सैकड़ों स्वर करने वाली वायु बहती है। भय हो के कारण लाखों निर्दर्श श्रपने श्रपने निर्धारित मार्ग पर चलती हैं। परमात्मा के भय के वशीभूति होकर

असृत बचन मन महि सिंचउ बंदउ बार बार ॥३॥२॥४२॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब माली गडबा, महला ५, पृष्ठ ३/७

२ श्री गुरु अंथ साहिब, हिर का संतु परान, धन तिसका पनिहारा ।

योनियों में भ्रमण करने से कब्ट ही कब्ट हुआ और परमात्मा की प्राप्ति नहीं हुई। अन्त में संतों के सम्पर्क से अगम, अगोचर, अलख, अपार परमात्मा में प्रेम उत्पन्न हुआ और अहिनश परमात्मा के जप में मन लगने लगा।

गउड़ी मुलमनी सातवीं ऋष्टपदी में गुरु ऋर्जुन देव ने साधु-संग से होने बाले फलों का विस्तार के साथ वर्णन किया है, जिसका सारांश नीचे

दिया जा रहा है-

"साधु संग से सारे मलो और श्रहंकार का नाश होता है। इसी से शान-प्रिप्त होती है और परमात्मा निकटस्य प्रतीत होता है। इससे सारे बंधनों से निवृत्ति होती है और नाम रूपी रक्ष की प्रिप्त होती है। (मुक्ति-साधन के) सारे उपायों में से यह उराय श्रेष्ठ है। इसी से कामादिक वशी-भूत होते हैं और श्रमृत रस की प्रिप्त होती है। श्राप्त विनयशीलता भी इसी से प्राप्त होती है। साधु संग से माया के श्राक्षण समाप्त हो जाते हैं, सारी दीइ-धूप भी समाप्त हो जाती है और स्थैय-भाव श्रा जाता है। साधु-संग से सारे शत्रु मित्र हो जाते हैं श्रीर कोई भी बुरा हिंदि नहीं श्राता। साधु हारा हो नाम की प्राप्ति होती है श्रीर परमात्मा के महल में पहुँचा जाता है। साधु-संग सारे मित्रों और कुटुम्बों को तारता है। इसी से सारे पापों की निवृत्ति होती है श्रीर सारे स्थानों में गमन किया जा सकता है। साधु-संग से सारी इच्छाओं की पूर्ति होती है। साधु-संग से प्रसु का सच्चा सेवक श्रीर श्राजाकारो बना जा सकता है। साधु-संग की महिमा का वेद भी वर्णन नहीं कर सकते। सारांश यह कि साधु-इतना महान् है कि उसमें श्रीर परमात्मा में तिनक भी मेद नहीं रहता? "

संतों से तर्क-विर्तंक करना ही सत्संग नहीं है। इससे तो ऋहंभाव की वृद्धि होती है। वास्तविक सत्संग तो वह है कि संतों की सेवा में अपने को को मिटा दिया जाय। गुरु अर्जुंन देव जी की यह कामना कितनी

श्लावनीय है।

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, अनिक जोनि अमि अमि अमि हारे ॥२॥

नानकु सियर दिनु रैनारे ॥३॥३॥१५॥ सुदी, महला ५, पृष्ठ ७४०

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब गउड़ी सुखमनी, श्रष्टपदी ७, प्रष्ठ २७१-७३

### इसत हमरे संत टहल । प्रान मनु धनु संत बहल १॥

अर्थात् इमारे हाथ सदैव संतों की टहल बजाने में ही व्यस्त रहें। प्रास, मन, सन, सब कुछ, संतों के लिए अर्थित हो जायेँ।

संतों की सब्ची सेवा और उनमें आत्म-समर्पण भाव ही सब्ची सत्संगति हैं। तभी तो गुरु अर्जुन देव कहते हैं—

हरि के प्राण संत ही है। ऐसे संत का पनिहारा अत्यन्त भाग्य-राली और धन्य है। भाई, मिन्न, सुत, सबसे अधिक, यहाँ तक की अपने प्राणों से बढ़ कर संत को समझना चाहिए। अपने केशों का पंखा बना कर साधु पुरुष को व्यजन करना चाहिए। अपना सिर सदैव संतों के चरणों में रखना चाहिए। उनके चरणों की धूल को अपने मुख में लगाना चाहिए। मिठे बचनों से दीन की भाँति संतों से प्रार्थना करनी चाहिए। अभिमान का त्याग करके आत्म-समर्पण करना चाहिए। बार-बार उन्हीं का दर्शन करना चाहिए। उनके अमृत बचनों से बार-बार मन को सींचना चाहिए?।

कहने का तात्पर्य यह कि संतों की काथिक, वाचिक और मानसिक सभी प्रकार की सेवा करनी चाहिए। उन्हें अपना तन, मन, धन, जीवन, प्राश्त सब कुछ समर्पित कर देना चाहिए। इस प्रकार की सेवा और आत्म-समर्पण की भावना से स्तसंगति प्राप्त हो सकती है। स्तसंगति की प्राप्त ही भक्ति-प्राप्ति का सोपान है।

परमात्मा का मय — गुक्श्रों के अनुसार परगात्मा का भय सभी के ऊपर है। गुक् नानक देव का कथन है, "परमात्मा के भय से ही सैकड़ों स्वर करने वाली वायु बहती है। भय हो के कारण लाखों निदयाँ अपने अपने निर्धारित मार्ग पर चलती हैं। परमात्मा के भय के वशीभूति होकर

असृत बचन मन महि सिंचउ बंदउ बार बार ॥३॥२॥४२॥

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब माली गडदा, महला ५, पृष्ठ ३/७

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हिर का संतु परान, धन तिसका पनिहारा ।

आग उसका बेगार करती है। भय से ही पृथ्वी अपने स्थान पर द्वी रहती है। इसी प्रकार इन्द्र, धर्मराज, स्यू, चन्द्रमा, सिंद्र, बुद्र, सुर, नाथ, आकाश महाबली शूरवीरों के ऊपर भय है। निर्भय केवल परमात्मा मात्र है । गुरु अर्जु न देव भी कहते हैं, "धरती, आकाश, नच्चत्र, पवन, पानी, वैश्वानर इन्द्र, मनुष्य, देव, सिंद्र, साधक, सभी परमात्मा के भय से भयभीत रहते हैं। सारी सामग्रियाँ भय से व्याप्त हैं। कर्चा पुरुष ही बिना भय का है ।"

पर यहाँ मय का ताल्पर्य यह नहीं है कि परमात्मा को हीवा समक कर उससे भयभीत रहना चाहिए। भय का ताल्पर्य शासन से है। जिस प्रकार परमात्मा का शासन सबको शिरोधार्य है, उसी भाँति मनुष्य को भी उसका शासन शिरोधार्य करना चाहिए। उसके शासन की महत्ता स्वीकार करके उसके अनुसार चलना जीव के लिए परम कल्याण-दायक है। गुरु नानक देव की सम्मति के अनुसार संसार-सागर से पार उतरने के लिए भय आवश्यक है—

> भै बिनु कोइ न लंबसि पार ॥१॥११ रागु गउदी कुम्रारेरी, महला १, प्रष्ट १५१

जिस प्रकार अभि से धातुएँ शुद्ध होती है, उसी प्रकार परमात्मा के भय से दुर्मात रूपी मैल कटती है और जीव शुद्ध होकर परमात्मा के मिलन योग्य होता है।

जिउ बैसंतरि धातु सुधु होइ तिउ हरिका भउदुरमित मैल गवाइ ॥ रामकली की बार महला ३,५७० ३४३

गुर नानक देव का कथन है— हरि घर,घरि हर, हरि हरु जाह 3॥

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, भै विचि पउछ बहै सद बाउ ॥

नानक निरभउ निरंकार सञ्ज एक ॥ आसा की वार, महला १, पृष्ठ ४६४

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, दरपै घरति श्रकासु नस्यचा

विजु डर करणे हारा ॥४॥१॥ मारू, महला ५, प्रष्ठ ११८-११ १, भ्री गुरु प्रन्य साहिब, गउदी, महला १, प्रष्ठ १५१ अर्थात् "परमात्मा के भय में हृदय हो और हृदय में परमात्मा का भय हो। परमात्मा के इस भय से अन्य सांसारिक भयों की समाप्ति होती है।

गुरु रामदास जी ने परमात्मा के भय के सम्बन्ध में अपनी अनुभूति इस प्रकार व्यक्त की है—"बिना भय से किसी ने आज तक परमात्मा का प्रेम नहीं प्राप्त किया, न बिना भय के आज तक कोई संसार-सागर से पार ही हुआ। भय, प्रोति और भाव उसी को प्राप्त होते हैं जिनके ऊपर परमात्मा की महती अनुकम्पा हो—

बितु भें कीने न प्रेम पाइआ बितु भें पारि न उतिरया कोई ।
भड भाउ प्रीति नामक तिसिंह लागे जिसुत् आरखी किरग करि।।।।।।।।
गुरु अमरदास जी की यह अनुभूति है कि बिना भय के भक्ति कभी
होती ही नहीं । भय और भाव ही भक्ति की सवारियाँ हैं । इन्हीं सवारियों
पर आरुद् हो कर भक्ति का आगमन होता है—

भै बितु भगति न होई कवहीं, भै भाइ भगति सवारि ॥६॥४॥१३॥ अन्त में गुरु अर्जुन देव इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि विना भय और भक्ति के संसार के तरना परम दुःसाध्य है—

"विनु भे भगति तरनु कैसे ॥ <sup>3</sup> १ ॥ १ ॥ १२५॥

परमात्मा का हुकम—गुरु नानक देव का विचार है कि सारा हश्यमान् जगत् हुकम से उत्पन्न दिखायो पड़ता है। हुकम से दी जगत् के सभी प्राणी परमात्मा के प्रथक् होते हैं और हुकम से वे फिर उसी में लीन हो जाते हैं। स्वर्ग लोक, मत्यें लोक, पाताल लोक, धरती, पवन, पानी, आकाश, जल, थल, त्रिमुवन के सारे निवासी, सास, इस अवतार अगणित देव और दानव रूपी परमात्मा के हुकम के अधीन हैं। भ

ऐसी स्थिति में मनुष्य का महान पुरुषार्थ है कि वह परमात्मा के

१. गुरु अंथ साहिब, तुखारी, छंत, महला ४,५४१ ११६

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रामकली, महला ३,५७ १११

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, बिलावलु,महला ५,प्रष्ठ८२३

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, हुकमे आइआ हुकमि समाइआ ॥१७॥

देव दानव अगणत अपारा ॥१२॥४॥१६॥ मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३७

'हुकम' को पहचानने की चेष्टा करे। जब तक वह परमात्मा के हुकम को नहीं पहचानता, तब तक उसे दुःख ही दुःख है, उसके दुःखों का नाश नहीं होता। किन्तु जिस इस्स वह गुरु से मिलकर परमात्मा के हुकम के वास्तविक रहस्य को समक्त लेता है, उसो इस्स से वह मुखी हो जाता है—

जब लगु हुकमुन ब्रुक्ता तब ही लउ दुखिया।
युर मिलि हुकमु पछाणिका तब ही ते सुखीका ॥३॥१७॥१९६॥
गुरु नानक देव जी ने जपु जी में प्रश्न किया है—
''किव सिचित्रारा होइएे कि कूढ़ै तुडै पालि १''र

श्रर्थात् उस सच्चे परमात्मा को जान कर इम कैसे सच्चे बनें ? श्रीर भूठ की दीवाल किस प्रकार नष्ट हो ?

उसी पौड़ी में उनका उत्तर निम्नलिखित ढंग से दिया गया है— हुकमि रजाई चलखा नालक लिखिया नालि 13 श्रयात उसके हुकम के श्रनुसार, उसकी रजा (मर्जी) में चलने से

सच्चा बन सकता है।

मनुष्य का कल्याया 'हुकम' मानने ही में है यदि साधक अपने को परमात्मा 'हुकम' के साथ युक्त कर देता है तो उसका सारा अहंभाव मिट जाता है, उसकी वासनाएँ शान्त हो जाती हैं, क्योंकि वह यही समकता है कि जो कुछ हो रहा है, सब परमात्मा के हुकम के अनुसार हो रहा है। वह जो कुछ कम करता है, उसी बुद्धि से कि यह कम परमात्मा के हुकम से किया जा रहा है। वह जहाँ भी रहता है, उसी को भला स्थान समकता है, इसलिये कि यह परमात्मा के हुकम के अनुसार है। इस प्रकार इस संसार में वही चतुर है, वही प्रतिष्ठित है, जिसे परमात्मा का हुकम मीठा लगता है—

सोई करणा जी म्रापि कराए। जीये रखे सा भली जाए॥ सोई सिम्राणा सो पतिवंता हुकमु लगे जिसु मीठा जीउ<sup>४</sup>॥१॥४२॥४६॥

१. श्री गुरु-ग्रंथ सहिब, श्रासा, महला ५ पृष्ट ४००

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जपुजी पौदी १, महला १, प्रष्ट१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जपुजी पौदी १, महला १, पृष्ठ १

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माम, महला ५, पृष्ठ १०८

इस प्रकार हुकम पहचानने से साधक को ब्रहर्निश सुख प्राप्त होता रहता है---

प्रणवित नानक हुकमु पद्धार्णै सुख होवै दिनु राती ।।६।।५॥१७।। अतएव परमात्मा का 'हुकम' पहचानना तथा उसके अनुसार कार्यं करना मक्ति-प्राप्ति करना महत्वपूर्णं साधक एवं उपकरण है।

हढ़ विश्वास—हढ़ विश्वास भक्ति का आवश्यक श्रंग तथा साधन है। सिक्स गुरुश्रों में यह विश्वास बहुत ऊँची मात्रा में पाया जाता है। गुरु तेगवहादुर जो का अनुभव है—"परमात्मा के बिना तेरा कोई भी सहारा नहीं है। माता, पिता, सुत, विनता, भार कोई की किसे। का नहीं है। एक मात्र प्रभु ही सहायक है"—

> हरि बिनु तेरो को न सहाई। काकी, मात, पिता, सुत, वनिता, को काहू को भाई॥ । ।।।।।रहाउ ॥।।।

परमात्मा की उपर्युक्त भक्त-बत्सलता जितना ही ऋषिक मनन किया जाय, उतना ही अधिक विश्वास बढ्ता है और उस विश्वास में हढ्ता आती है। सिक्ख गुरुओं की वाणा प्रमुकी भक्त-बत्सलता से ओतपोत है।

उनका कथन है, "परमात्मा युग-युग से मको की पैज रखता श्राया है। दुष्ट हिरययकश्यप का हनन करके प्रह्वाद की रज्ञा परमात्मा ने ही की श्रीर उसे संसार से मुक्त किया। जो श्रहंकारी पुजारी नामदेव को श्रञ्जूत समक्त कर परमात्मा के दर्शन के निमित्त श्रागे नहीं बढ़ने देता था, उसकी श्रोर परमात्मा ने मन्दिर का पिछावाझा कर दिया श्रीर न मदेव की श्रोर मंदिर का मुख्य द्वार । भक्त-जनों की परमात्मा स्वयं रज्ञा करता है, पापी

१ श्री गुरु श्रंथ साहिब, गउड़ी चेती, महला १, पृष्ठ १५६
२ श्री गुरु श्रंथ साहिब, सारंग, महला ६, पृष्ठ १२३१
३. श्री गुरु श्रंथ साहिब,
हरि जुगु जुगु मगत उपाइज्ञा पैन रखदा आङ्ग्रा रामराजे।
हरखालसु दुसदु हरि मारिजा प्रहलादु तराइज्ञा।
ऋहंकारीज्ञा निंदका पिठि देइ नामदेउ मुलि लाइज्ञा॥ ४॥१३॥२०॥
आसा, महला ४, पृष्ठ ४५३

लोग उनका कुछ भी नहीं बिगाइ सकते । दुष्ट दु:शासन जब द्रीपदी को पकड़ कर ले आया और भरी सभा में उसे नम्न करना चाहा तो परमात्मा ने ही उसकी लज्जा रखो । जिस प्रकार चरवाहा अपनी गायों की रज्ञा करता है, उसी भाँति परमात्मा अपने भक्तों की रज्ञा करता है। अपनात्मा के सेवक के विरुद्ध कोई कुछ भी शिकायत नहीं कर सकता। यदि कोई शिकायत करने की चेष्टा करता है तो गुरु और परमेश्वर उसे अवश्य मार देते हैं । जिसे परमात्मा के बल का हद विश्वास है, उसके सारे मनोरथ पूर्ण होते हैं और उसे कभी दु:ख नही होता ।

परमात्मा की उपर्युक्त भक्त-वत्सलता दृढ्विश्वास का मूल स्रोत है स्रोर यह भक्ति का प्राण् है।

दैन्य भाव—दैन्य भाव तब होता है, जब अपने को भक्त अत्यन्त उच्छ, गुखहीन, पापी, पाखरडी सममता है। अन्त:करख की सरलता और

श्री गुरु प्रनथ साहिब,
 भगत जना का राखा हिर खापि है, किया पापी करीए ॥
 गउड़ी की वार, महला ५, एष्ठ ३१६

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब,

जिंड पकरि द्रोपती दुसटां श्रानी हरि हरि लाज निवारे ॥१॥५॥ नट नाराइन, महला ४, प्रष्ठ ६८२

श्री गुरु प्रन्य साहिब,
 जिड गाई कड गोइली राखिह करि सारा।
 जहिनिसि पालिह राखि खेहु आतम सुखु सारा।।
 गड़ी वैरागिश, महला १, एष्ट २२८

श्रु श्री गुरु श्रन्थ साहिब, श्रव जिन जपिर को न पुकारे । प्कारन कउ जो उद्यु करता गुरु परमेसरु ता कड मारे ॥॥१॥ रहाउ।। सारंग, महला ५ प्रष्ट १२१७

५. श्री गुरु श्रन्थ साहिब, जाकै राम को बल होइ। सगल मनोरथ पूरन ताहू को दूख न बिद्यापै कोई।। सारंग, महला ५, पृष्ठ १२२३ निष्कपटता से यह भावना आ सकती है। इस भावना से अन्तःकरण के मलों की सकाई होती है और अ हंमाव का नाश होता है। जो भक्त निरमिमानी होगा, उसी में दैन्य भावना आ सकती है। मध्ययुग के जितने भी संत हुए हैं (कबीर, दादू, रैदास, आदि) सभी में दैन्य- भावना दिखायी पड़ती है। सिक्ख गुक्श्रों में यह भावना पर्याप्त रूप में पायी जाती है। गुरु नानक देव इतसे उच्च कोटि के महान् संत होते हुए भी अपने लिए कहते है—

हउ पापी पतितु परम पाखंडी, तू निरुमलु निरंकारी ॥१॥

तु पूरा हम करे होछे, तु गउरा हम हउरै ॥२॥५॥ अर्थात्, "हे प्रभु तुम तो परम निर्मल और निरंकारो हो । किन्तु मैं परम पापी, पाखरडी और पतित हूँ ।.....तुम पूर्ण हो, हम (अपूर्ण) कन हैं और ओ छे हैं । तुम अत्यंत गम्भीर हो और मैं अत्यन्त हलका हूँ ।"

गुरु ग्रमरदास जी में स्थान स्थान पर उच्च कोटि की दैन्य-भावना पायी जाती है—

हम दीन मूरख अवीचारी। तुम चिंता करहु हमारी । ३॥१॥ एकाध स्थल पर गुरु रामदास जी ने अपने को प्रभु के दासों का दासानुदास कह कर संबोधित किया है—

जन नानक कड प्रभ किरपा कीजै किर दासनि दास दसा वी 13 तथा

> गरीबी गदा हमारी। खंना सगल रेनु छारी॥ इसु आगै को न टिकै बेकारी भाशाशकाट ॥

१. श्रा गुरु प्रन्थ साहिब, सोरिठ, महला १, पृष्ठ ५३६-६७

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मलार, महला ३, पुष्ठ १२५७

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, धनासरी, महला ४, पृष्ठ ६६८

४. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, बिलावलु, महला ४, एष्ड ८३%

भू. श्री गुरु अन्य साहिब, सोरठि, महला भू, पृष्ठ ६२८

भावार्थ यह कि गरीबी ही मेरी गदा है। सबके पैरों की शक्ति भूलि होना मेरा खंडा है। इन हथियारों के आगे कोई भी बुरे पाप टिकने नहीं पाते।

गुरु अर्जुनदेव का ही कथन है, मैं तो अस्पन्त कुचील (मिलन), कठोर, कपटी और कामी हूँ। हे प्रमु, तुम जिस प्रकार उचित सममो, मुमे संसार-सागर से पार करो—

कुचील कठोर कपट कामी । जिंड जानसि तिंड तारि सुआमी ॥ रहांड १॥८॥१६॥ वे अपने को दासों के दासों का पनिहारा समस्रते हैं ---दास दासनि के पानीहारेर ।

सारांश यह कि दैन्य-भावना भक्ति-प्राप्तिका आवश्यक उपकरण है।
आत्मसमर्पण्-भाव—आत्मसमर्पण्-भाव भक्ति के उपकरणों में
सबसे अधिक महत्वपूर्ण उपकरण है। बिना आत्म-समर्पण् किये, न तो
भक्ति का रस प्राप्त होता है, न निश्चिन्तता ही प्राप्त होती है। अपने
को पापी, अपराधीं, तथा परमात्मा को अत्यन्त पतितपावन और इमार्शल
समक्त कर उनके चरणों में कायिक, वाचिक और मानसिक समी हिट्यों
से सौंप देना ही आत्मसमर्पण्-भाव है।

हम अपराध पाप बहु कीने किर दुसटी चोर चुराइचा। अब नानक सरणागति आए हिर राखहु लाज हिर भाइचा 3 ॥ अ॥११॥२५॥६३।

यह श्रात्मसमर्पण-भाव सर्वाङ्गीण होना चाहिए। इसमें तन, मन, धन सभी का समर्पण होता है—

मनु तनु धनु सभ तुमरा सुष्यामी श्रान न दूजी जाइ। जिंड त् राखिह तिव ही रहणा तुम्हरा पैन्हें खाइ ४ ॥१॥७५॥६८॥ श्रयांत् "हे स्वामी, तन, मन, धन सब तुम्हारा ही है। ये सक

<sup>9.</sup> श्री गुरु प्रन्थ साहिब, कानड़ा, महला ५, पृष्ठ १३०१

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, गउड़ी बावन ऋखरी, महला ५, प्रष्ठ २५४।

३. श्री गुरु प्रन्य साहिब, गउड़ी प्रबी, महला ४, पृष्ठ १७२

४. श्री गुरु अन्य साहिब, सारंग, महला ५, पृष्ट १२२३

अन्यत्र नहीं जा सकते। मैं सब कुछ समर्पित करके निश्चन्त हूँ। जिस भौति तुम्हारी इच्छा हो, उसी भौति रखा। मैं तुम्हारा हो दिया खाता हूँ और तुम्हारा ही दिया पहनता हूँ।"

बरजोरी और शक्ति से कुछ भो काम नहीं चलता। आत्म-समर्पण से ही उद्धार हो सकता है—

जोरु सकति नानक किंछु नाहीं प्रभ राखहु सरिष परे ै ।।२॥७॥१२॥ गुरु रामदास जो का ब्रात्मसमपंश-भाव कितना श्लाधनीय है—

मोही दूजी नाही ठठर जिस पहि हम जावहरो र ॥२॥६॥ उपर्युक्त पंक्ति का देख कर गोस्वामी तुलसीदास जी की पंक्तियाँ अकस्मात् स्मरण हो आती है—

जाहुँ कहाँ तिज चरण तिहारे (विनयपत्रिका)

गुरु नानक देव जी आरम-समर्पंश से आरयन्त निश्चिन्त हो गए है। वे कहते हें—"हे प्रमु मुक्ते अन्य चिन्ताओं की फ़िक नहीं हैं। 'अगम' अपार, अलखु आगोचर, ही हमारी चिन्ता करेगा।'

> हम नाहीं चिंत पराई ॥१॥ रहाउ ॥ अगम अगोचर अलख अगारा चिंता करहु हमारी <sup>3</sup> ॥

परमात्मा का स्मर्ख कोर्त्तन—परमात्मा-स्मरण रागात्मिका-भिक्त का सर्वोत्कृष्ट श्रंग है। परमात्म-स्मरण का उपर्युक्त वर्णित साधन स्वतः श्रपने श्राप श्रा जाते हैं। प्रत्येक इत्य स्मरण श्रभ्यास करना चाहिए। उठते, बैठते, साते, मार्ग चलते सभी परिस्थितियों में स्मरण का श्रभ्यास करना चाहिए—

> ऊठत बैठत सोवत घित्राईऐ। मारगि चलत रहे हरि गाईऐ<sup>४</sup> ॥१॥१०॥६१॥ प्रभु के स्मरण के अनन्त फल हैं। उससे अहं-बुद्धि, दीर्घ माया

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, टोडी, महला ५, पृष्ठ ७१४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, कलियान, महला ४, एष्ट १३२१

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बिलावलु, महला १, पृष्ठ ७६५

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३८६

आशा क्करी, यम-जाल, काम, कोध का नारा होता है श्रीर योनियों में बार-बार जनम-प्रहरा करना भी भिट जाता है ।

इतना ही नहीं, बिल्क प्रभु के स्मरण से सांधारिक मुखों की प्राप्ति होती है। पाँचवें गुरु अर्जुन देव जो कहते हैं, "दुवला, भ्खा, निर्धन, तिरब्कृत, अत्यन्त चिन्ताशील, रोगी, गृहस्थी के दुःखों में जकड़ा हुआ प्राणी, यदि प्रभु का स्मरण करता है, तो परब्र उसके चित्त में आता है, और उसके तन तथा मन दोनों ही शीतल हो जाते हैं?।

गुरुवाणी में कीर्तन के जपर बहुत श्रिष्क बल दिया गया है। संगीत का विश्व-व्यापी प्रभाव है। साँप, मृग श्रादि जी में पर भी संगीत का इतना प्रभाव पढ़ता है कि वे तन्मय होकर एकनिष्ठ हो जाते हैं। स्रपना प्राण्य गँवा देने की भी उन्हें सुध नहीं रहती। श्रतः मनुष्य पर संगीत का जितना भी श्रिषक प्रभाव पड़े कम ही है। संगीत में जब उच्च भावों का भी समावेश हो, तो पृछ्वना ही क्या है? गुरु नानक देव इतना महत्व बहुत अच्छी तरह से समझते थे। इसीलिए उनकी श्रिषकांश दिव्य वाणी उनके शिष्य मरदाना रवाब की मधुर संकार से ध्वनित होकर निकली थी। दिव्य भावनाश्रों से श्रोत-प्रोत होने के कारण, साथ ही संगीत की मंदाकिनी में अभिसिक्त वाणी निष्ठर से निष्ठर हृदय को द्रवीभृत कर देती थी। इसीलिए सिक्लों में कीर्तन का श्रत्यधिक प्रचलन है। गुरु श्रर्जुन देव का कथन है कि जहाँ प्रभु का कीर्तन होता है, वहीं बैकुएठ है—

तहाँ बैकुंडु जह कीरतनु तेरा 3 ।।२॥८॥५५॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु श्रंथ साहिब, श्रहं बुधिबहु सघन माह्या महा दीरघु रोगु।

श्रभ श्रेम गुपाल सिमरण भिटत जोणी भवण ॥ गूजरी, महला ५,

पूछ ५०२
२. श्री गुरु श्रन्थ साहिब, जे को होवे दुबला नंग भूख की पीर ।

चिति श्रावे श्रोसु पारब्रहम तनु मनु सीत लु होइ ॥३॥१॥२६

सिरी रागु, महला ५, पूछ ७०
३ श्री गुरु श्रंथ साहिब, सही, महला ५, पूछ ७४६

भक्त-हृदय को परमात्मा का कीर्त्तन अरयिक उद्देलित कर देता है। इसीलिए कीर्त्तन प्रभु-भक्ति-प्राप्ति का अद्वितीय उपकरश है।

प्रमुक्तपा—प्रमुक्तपा को यदि सभी साधनों का मूल कहें, तो कोई अत्युक्ति न होगी। परमात्मा की कृपा अनिर्वचनीय है। इसके विषय में कुछ कहा नहीं जा सकता। यह वर्णनातीत है। प्रमु की कृपा से ही साध-संग प्राप्त होता है। परमात्मा की कृपा से गुरु की प्राप्ति होती है और वही नाम को हद कराता है। उसकी ही महती अनुकम्पा से नाम रूपी अलीकिक रत्न की प्राप्ति होती है। परमात्मा का भय, भाव और प्रीति अर्थात् भक्ति उसी को प्राप्त होती है। उसकी भक्ति उसी को प्राप्त होती है। उसकी भक्ति का भाषडार अनन्त है, परन्तु उसी को प्राप्त होता है, जिस पर उसका असीम अनुप्रह होता है। इस जगत् में उसी का उद्घार होता है, जिस पर परमात्मा की कृपा होती है।

सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३०

२. श्री गुरु अंथ साहिब, तुम्हरी कृपा ते भड़श्रो साथ संग ||२||=॥४७|| श्रासा, महला ५, पृष्ठ ३८२

३. श्री गुरु प्रन्य साहिब, किरपा करे गुरु पाईऐ, हरि नामो देह इड़ाइ

सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३३

४. श्री गरु प्रन्थ साहिब, जिसनो कृपा करहि तिनि नामु रतनु पाइश्रा ॥१॥२॥

श्रासा, महला ४, सोपुरखु, एट्ठ ११

भ. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, भड भाउ प्रीति नानक तिसहि लागै, जिसु तू श्रापणी किरपा करिछ।

तेरी भगति भंडार श्रसंख जिसु त् देवहि, मेरे सुश्रामी तिसु मिलहि ॥ तुखारी, महला ४, पृष्ट १११६

६ श्री गुरु अन्य साहिब, जिसु नदिर करें सो उबरें हिर सेती लिव लाइ ॥४॥४॥३७॥

सिरी रागु, महला १, पृष्ठ २८

<sup>9.</sup> श्री गुरु प्रन्थ साहिब, कहणा किछू न जावई जिसु भावै तिसु देह

परमात्मा की कृपा से ही विवेक, वैराग्य, ज्ञान, भुक्ति, मुक्ति सभी वस्तुओं की प्राप्ति होती है। सभी साधनों का मूल कृपा है। सभी साधन हों, परन्तु परमात्मा की कृपा न हो, तो वे निष्प्रयोजन हैं। किन्तु यदि परमात्मा कृपा हो और एक भी साधन न हों, तो भी सारे साधन अपने-आप आ जाते हैं। इसीलिए प्रेमा-भक्ति-प्राप्ति के भगवत्-कृपा सबसे बड़ा अव-लम्बन है और यही कृपा सारे साधनों की जननी है।

भक्ति-प्राप्त के परिणाम—परमात्मा की प्रेमा-भक्ति जो प्राप्त करता है, वह परमात्मा का सचा भक्त हो जाता है। सक्चे भक्त, जीवन्मुक्त, ब्रह्मजानी और निष्काम कर्मथोगी की स्थिति में कोई अन्तर नहीं है। भक्ति-प्राप्ति के पश्चात् प्रारब्धवशात् सांसारिक कर्मों को करता हुआ भी भक्त न तो धन की कामना करता है, न स्वर्ग की। वह तो केवल साधुआं की चरण-रज की वाञ्छा करता है—

धनु नहीं बाछ्रहि सुरग न बाछ्रहिं। ब्रति प्रिम्न प्रीति साथ रज राचहि ।।।।।।

जिस मक्त ने परमात्मा की प्रेमा-मक्ति प्राप्त कर ली है, उसकी रहनी विलक्ष्ण हो जातो है। गुरु अर्जुन देव जी उस स्थिति का वर्णन करते हुए कहते हैं, "परमात्मा का मक्त काम, कोध, लोभ, मोह के विचारों से रहित और माया से अलिस हो जाता है। वह अहंबुद्धि के विप को त्याग देता है। उसे एकमात्र परमात्मा के दर्शन को ही कामना रहती है। उसका सोना, जगना, उठना बैठना और इँसना अर्दि सभी निश्चित्त भाव से होते है। जिस माया द्वारा सारा जगत् ठगा जाता है, वह माया हरि भक्तों द्वारा ठग ली जाती है ।"

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी बावन श्रवरी, महला ५, पृष्ठ २५१ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जाकी राम नाम लिव लागी।

कहु नानक जिनि जगतु ठगाना सु माइश्रा हरि जन ठागी ॥२॥४४॥६७॥ सारंग, महला ५, पृष्ठ १२१७

गुष अमरदास जी कहते हैं, "परमात्मा के भक्तों की चाल निराली होती है। वे विषम मार्ग से चलते हैं। लालच, लोम, अहंकार और तृष्णा आदि का त्याग कर परमात्मा की भिक्त में निमम रहते हैं और मौन भाव से उसी का रसात्वादन करते हैं, जिससे वे अधिक नहीं बोलते । "

"परा अथवा प्रेमा भक्ति प्राप्त कर लेने पर सारे संशय और दुःख नष्ट हो जाते हैं। सारे साधनों की समिति हो जाती है। सदगुद की शरण में पड़े रहना सर्वश्रेष्ठ प्रतीत होता है। सारी सिद्धियों की प्राप्ति हो जाती है। सारे कम सारे कार्य, सफल हो जाते हैं। अहं रोग नष्ट हो जाता है। करोड़ों जन्मों के संचित पाप और अपराध च्या भर में दग्ध हो जाते हैं। गुद की कृपा से निरन्तर परमात्मा का जा होने लगता है, जिससे काम, कोध, लोम आदि दास के समान वशाभूत हो जाते हैं। मन अत्यन्त निश्चल और निभय हो जाता है, जिससे न कहीं आना होता है, न कहीं जाना और इधर-उधर का ढोलना भी समात हो जाता है।"

प्रेमा भक्ति का अन्तिम परिणाम है परमात्मा के साथ मिल जाना और सदैव के लिए एक हो जाना । गुरु अर्जुन देव ने इसका वर्णन निम्न-लिखित ढंग से किया है, "जिस प्रकार जल को तरंगें जल से मिलकर अपने नाम और रूप को खोकर जल स्वरूप हो जाती हैं, उसी प्रकार जीवात्मा की ज्यांति परमात्मा की अवषड ज्योति से मिल कर सदैव के लिए तदाकार

१. श्री गुरु प्रंथ साहिब, भगता की चाल निराली।

लबु लोभु अहंकार ति तृसना बहुतु नाही बोलखा ॥१४॥ रामकली, अनंदु, महला ३, पृष्ठ ११८

२, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रव मेरो सहसा दूखु गङ्गा।

आइ न जावे न कतही डोलै थिरु नानक रोजइसा॥ सारंग, महला ५, पुष्ठ १२१३ रूप हो जाती है। भ्रम का किवाड़ा नष्ट हो जाता है और सारी दौड़ समास हो जाती है। ""

प्रेमा मिल में ठाकुर और सेवक दोनों मिलकर उसी भाँति एक हो बाते हैं, जिस भाँति जल की तरंगें और फेन जल से मिलवर एक हो जाते हैं। इस प्रकार जीवातमा की जहाँ से उत्पत्ति होती है, उसी में उसकी समाप्ति भी होती है। सब कुछ एकाकार तथा अहैत हो जाता है—

जिउ जल तरंग फेनु जल होईहै सेवक ठाकुर भए एका।
जह ते उठिछो तह ही आइओ सम ही एकै एका वाशाशाशाशाशास्त्र में तत्त्व तत्त्व से मिल जाता है फिर जन्म-मरण की समाप्ति हो
जाती है—

नानक ततु तत सिउ मिलिका पुनरिप जनमु न त्राही ।।१॥१॥१५।।३५

-pell ster they will be a state of the land of the land

१. श्री गुरु प्रंघ साहिब, जल तरंगु जिउ जलहि समाइआ।

बहुदि न होईऐ जडला जीउ ॥१॥१६॥२६॥ माम्स, महला ५, पृष्ठ १०२

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सारंग, महला ५, पुष्ठ १२०३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी बैरागणि, महला ३, पृष्ठ १६२

## श्री गुरु ग्रंथ साहिब के सर्वोपरि तत्त्व

(अ) सद्गुरु। (आ) नाम।

## (अ) सद्गुरु

प्राचीन प्रंथों में गुरु की महत्ता—भारतीय समाज में गुरु का स्थान बड़ा उच्च गौरव पूर्ण श्रीर समाहत रहा है। गुरु ही धर्म श्रीर समाज का नियामक रहा है। राजनीतिक गुरिथयों को भी वही सुलकाना था। विशिष्ठ जी इसके सबसे बड़े उदाहरण हैं। उपनिषदों में गुरु की महत्ता पूर्ण रूप से प्राप्त होती है। शान-प्राप्ति गुरु द्वारा ही होती है। यह बात उपनिषदों से भली भाँति सिद्ध होती है। इन्द्र, शीनक, निचकेता, नारद, सत्य-काम, श्वेतकेतु, जनक श्रादि इसके उदाहरण हैं।

मुगडकोपनिषद् में तो स्पष्ट कह दिया गया है—
तिद्धज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्
समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठं।।

अयांत् उस नित्य वस्तु का साहात् ज्ञान प्राप्त करने के लिए हाथ में समिघा लेकर श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ गुह के पास जाना चाहिए।

श्रीमद्भगवद्गीता में भी ऋर्जुन ने खला भाव त्याग कर, शिष्य भाव से ही भगवान् श्रीकृष्ण से ज्ञान प्राप्त किया—

शिष्यस्तेऽहं शाचि मां स्वां प्रपत्तम् ॥

श्रीमद्भगवद्गीता के चौये श्रध्याय के चौती सर्वे श्लोक में गुरु की महत्ता स्वीकार की गयी है—

तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया। उपदेक्ष्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तस्वदर्शिनः ।। स्रर्थात् इसलिए तस्व के जानने वालों ज्ञानी पुरुषों से, भली प्रकार

१. म्यडकोपनिषद्, म्यडक १, खरड २, मंत्र १२

२. श्रीमद्भगद्गीता, श्रध्याय २, श्लोक ७

३. श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय ४, रलोक ३४

दरहवत् प्रणाम तथा सेवा श्रीर निष्कपट भाव से किये हुए प्रश्न द्वारा उस शान को जान। वे मर्म को जानने वाले शानी जन, तुक्ते उस शान का उपदेश करेंगे।

तेरहवें श्रव्याय में "श्राचार्योगसनं" को शान-प्राप्ति का साधन माना गया है। घेरएड संहिता तृतीयोपदेश के दसमें, तेरहवें, श्रीर चौदहवें श्लोक में गुरु की महत्ता पूर्ण रूप से प्रतिष्ठित की गयी है। बोपधार में भी गुरु की महत्ता के ऊपर बल दिया गया है। संस्कृत के कवियों ने गुरु की उपमाएँ सूर्य, कमल, चन्द्र श्रीर स्वर्ण श्रादि लौकिक एवं नैसंगक तस्वों से दी है।

"तंत्र-साधना में गुढ़ को शिव के समान स्थान दिया गया है। सहित्या मत के जो बीद दोहे और गान पाये गए हैं, उनमें गुढ़ की भक्ति के बहुत उपदेश हैं। एक दोहे में कहा गया है कि गुढ़ सिद्ध से भी बड़े हैं। गुढ़ की बात बिना विचारे ही करनी चाहिए । कबीरदास ने भी गुढ़ को गोविन्द के समान कहा है । असल में मध्ययुग के भक्ति-साहित्य में गुढ़ का स्थान बहुत बड़ा है। वैष्ण्व भक्तों के मत से गुढ़ दो प्रकार के हैं—शिद्धा गुढ़ और दीचा गुढ़। शिद्धा गुढ़ स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण हैं और सिद्धावस्था में शिद्धा गुढ़ भी भगवान् के ही तुल्य हैं। कुछ विद्धानों का मत है कि गुढ़-महिमा मध्ययुग के साधकों को अपने पूर्ववर्ती तांत्रिकों और सहजभाव के साधकों से उत्तराधिकार के रूप में मिली थीं ।"

"नायपंथियों, योगियों, सहजयानियों श्रीर वज्रयानियों, तांत्रिकों श्रीर परवर्ती संतों में इसीलिए सद्गुरु की महिमा इतनी श्रिषक गायी गई है। सद्गुरु के बिना जगत् के चाहे श्रीर सभी ब्यापार हो जावें, पर यह जटिल साधना-पद्गित नहीं हो सकती ।"

शी गुरु प्रंथ साहब में सद्गुरु की महत्ता

श्री गुरु ग्रंथ साहिव में सद्गुरु का सर्वोपिर स्थान है। ग्रंथ के नाम-करण से ही गुरु की महत्ता सिंद होती है। कुछ विद्वानों की यह धारणा कि

१. बीद गान के दोहा : हर प्रसाद शास्त्री, भूमिका, पृष्ठ ३

२. गुरु गोविंद ती एक है, दूजा यह आकार । आपा मेट जीवत मरे, ती पावै करतार — कवीर प्रथावली।

३. हिन्दी-साहित्य की भूमिका : हजारी प्रसाद दिवेदी, पृष्ठ ८१.

४. हिन्दी साहित्य की भूमिका : हजारी प्रसाद द्विवेदी, पृष्ट ६५

सद्गुब की आवश्यकता पर आदि गुरु नानक देव जो के पश्चात् अन्य गुरुओं द्वारा बल दिया गया, यह धारणा निर्मूल और निराधार है। 'जपुजी' के मूल मंत्र में ही निरंकार के स्वरूप का वर्णन करते हुए, गुरु नानक देव जी ने कहा कि वह निरंकार परमात्मा "गुरि प्रसादि" अर्थात् गुरु की कृपा द्वारा प्राप्त होता है। 'आसा की वार' में भी इसी बात की पुष्टि मिलती है कि यह जीव जब अनेक जन्म-जन्मान्तरों में अमण् करके, फिर निरंकार की कृपा का भागी होता है, तभी सद्गुरु का मेल होता है'—

नदिर करिंह जे आपणी ता नदिश सितगुरु पाइआ।

पृंहु जीउ बहुते जनम भरिमिश्रा ता सितगुरि सबदु सुणाइआ? ॥

उपर्युक्त उदाहरणों से यह स्पष्ट रूप स ब्यक्त होता है कि गुरु नानक

देव स्वयं ने ही गुरु की महत्ता पर अस्पधिक बल दिया।

कर्म-मार्ग, योग-मार्ग, ज्ञान-मार्ग श्रीर भाक्त-मार्ग सभी में गुरु की महत्ता स्थापित की गयी है। बिना गुरु के 'हुकम रजाई कर्म' नहीं प्राप्त होता, न योग की खिद्ध ही प्राप्त होती है श्रीर न ज्ञान ही प्राप्त होता है। भक्ति की प्राप्त भी गुरु के बिना नहीं हो सकती<sup>3</sup>।

बात यह है कि जिस परमात्मा का शरीर रूपी घर है, उसी ने उस घर में ताला लगा दिया है, जिससे उसका रहस्य समक्त में नहीं झाता । ताला बंद करने के पश्चात् उस परमात्मा ने कुंजी गुरु के हाथों में सौंप दी है। उस शरीर रूपी यह को खोलने के लिए अनेक उपाय किये जायँ, पर कोई भी उपाय कि बनहीं हो सकता बिना सद्गुरु की शरण में गए वह ताला खुल नहीं सकता, क्योंकि कुंजी तो उसी के हाथों में है—

जिसका गृहु तिनि दीश्रा ताला कुंजी गुर सउपाई । श्रमिक उपाय करे नहीं पानै बिनु सितगुर सरणाई ४ ॥३॥१॥१२२॥ सद्गुरु और परमात्मा में श्रभिन्नता—श्री गुरु ग्रंथ साहिन ने गुरु की महत्ता समस्त देहधारियों में सबसे श्रधिक है । कहीं-कहीं तो सद्गुरू

१. गुरमति निरणय, जोधसिंह, पृष्ठ १०१

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, पृष्ठ ४६५

३. इनके विस्तृत विवेचन के लिए देखिये, पिछले अध्याय, कर्म-मार्ग, योग-मार्ग, ज्ञान-मार्ग तथा भक्ति-मार्ग।

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी प्रवी, महला ५, पृष्ट २०५

श्रीर परमात्मा में विलकुल श्रामिन्नता स्थापित की गयी है। गुरु की महिमा ऐसी है, जिसे वेद भी नहीं जान सकते। उसका वर्णन सुनकर वेदादि रंच मात्र कर पाते हैं। सद्गुरु परब्रह्म है, अपरंपार है, जिसके स्मर्ण से मन श्रीतल हो जाता है—

> गुर की महिमा बेद न जाणहिं। गुड़ मात सुणि सुणि बखाणहि।।

पारब्रहम अपरंपार सितगुर जिसु सिमरत मनु सीतलाइणा ।।१०।।२।।७।। कहीं-कहीं तो परमात्मा के समस्त गुण सद्गुरु में आरोपित किये गए हैं—

सितगुरु मेरा सरब प्रतिपाले । सितगुरु मेरा मारि जीवाले । सितगुर मेरे की बढिआई । प्रगटु मई है समनी थाई ।। गुरु रामदास जी के अनुसार सद्गुरु में स्वयं निरंकार परमात्मा ही बरत रहा है—

सतिगुर विचि आपि वरतदा, हिर आपे राखणहार ॥3
कहीं-कहीं तो गुरु और परमात्मा में इतनी अभिन्नता पदिशत की
गयी है कि परमात्मा के स्थान पर गुरु ही शब्द का प्रयोग किया गया है।
गुरु अमरदास जी का कथन है कि जीवों और उनके शरीरों आदि की
उत्पिच गुरु से ही होती है—

जीउ पिंदु सभु गुर ते उपजै ।।२॥१॥ गुरु ऋर्जुन देव की अनुभृत है कि मेरा गुरु ही परब्रह्म परमेश्वर है। उसी का हृदय में ध्यान करना चाहिए—

गुरु मेरा पारबह्म परमेसरु ताका हिरदै धरि मन धिक्रानु ॥ उन्होंने यह भी कहा है कि गुरु श्रीर परमेश्वर को एक ही समको—
गुरु परमेसरु एको जाग्र ।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला ५, पृष्ठ १०७८

२ श्री गुरु ग्रंथ साहिब, भैरउ, महला ५, पृष्ठ ११४२

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउदी की वार, महला ४, पृष्ठ ३०२

४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, रागु स्ही, महला ३, पृष्ठ ७५३

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बिलावलु, महला ५, पृष्ट ८२७

६. श्री गुरु प्रंथ साहिब, गोंड, महला ५, पृष्ठ ८६४

इस स्थल पर यह बात सम्बद्ध कर देनी आवश्यक प्रतीत होती है कि सद्गुह का पंचमीतिक शरोर निरंकार की मूर्त नहीं है, बल्कि उनकी आत्मा निरंकार का स्व हम है। अतः गुह में स्थित उनका क्योति हो परमात्मा का स्वरूप है।

सद्गुरु ही मध्यस्थ है — जीव श्रीर परमातमा के बीच का मध्यस्य सद्गुरु ही है। इसका भाव यह है कि मध्यस्य गुरु जब तक जीव का परमातमा से मेल न करावे, तब तक वह भटकता हो रहेगा। स्थान-स्थान पर गुरु की मध्यस्थता की बात श्री गुरु ग्रंथ साहिब में कही गई है। यथा —

हिर अगमु अगोवर पारबह्मु है मिलि सितगुर लागि बसीठ ।।

IIR PIIR FIIR IIIF II

श्चर्यात् इरि श्चगम है, श्चगोचर है श्चौर परम ब्रह्म है। मध्यस्य सद्गुद से भिलकर उससे मिलां।

सतिगुर विसदु मेलि मेरे गोविन्दा हरि मेले करि रैवारी जीउ? ॥

1181131 58118011

श्रयांत् मैंने मध्यस्य श्रयवा विचोला गुर पा लिया है। उस मध्यस्य गुर ने मुक्ते प्रेमु से जोड़ दिया।

सद्गुर-विद्दीनता का परिणाम—जालों कर्म करने से मी विना
गुरु के परमात्मा की प्राप्ति नहीं होती—

बिनु गुर दाते कोई न पाए। लख कोटी ने करम कमाए।।

1154118119211

मारू सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०५७

कोई करोड़ों यह क्यों न करे, किन्तु बिना गुरु के कोई भी तर नहीं सकता-

कोटि जतना करि रहे गुर बिनु तरियो न कोइ ॥२॥२४॥३४॥ सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ५३

सैकड़ों चन्द्रमाश्रों श्रीर सहस्रों स्पों का प्रकाश भी विना गुरु के धनवोर श्रंबकार ही है।

१. श्री गुरु संय साहिब, गडड़ी-पूरबी, महला ४, पृष्ठ १७१

२. श्री गुरु प्रेय साहिब, गउड़ी की माम, महला ४, पृष्ठ १७४

जे सउ चंदा उगवहिं स्रज चड़िहं हजार। एते चानस होदिश्रां गुर वितु घोर श्रंधार।।

श्रासा की वार, महला २, पृष्ठ ४६३

षर-दर्शन, योगी, संन्यासी आदि बिना गुरु के अमित ही रहते हैं। विना गुरु के बड़े से बड़े को भी कण्ट भोगना पड़ा। ब्रह्मा, राजा बिल, राजा इरिश्चन्द्र, हिरग्यकश्पय, रावण, सहस्वाहु, मधुकैटभ, महिषासुर, जरासन्ध, कालयमन, रक्तबीज, कालनिम, दुर्योधन, जन्मेजय, कंस, केशी, चांहूर आदि इसके प्रत्यज्ञ प्रभाण हं?। अतः जिन्होंने सद्गुरु का साज्ञारकार नहीं किया, उनका जन्म निरर्थक है । बिना गुरु के मोह रूपी अधकार का प्रावल्य रहता है और पुनः पुनः संसार सागर में डूबना पड़ता है । सद्गुरु से जो विमुख होते हैं, वे परम अभागे होते हैं। वे निरन्तर दुःस ही कमाते हैं और मृत्यु सदैव उनकी प्रतीज्ञा करती रहती है। वे लोग स्वप्न में भी सुख का दर्शन नहीं करते और अनेक चिन्ताओं में जलते रहते हैं ।

9. श्री गुरु मंथ साहिब, पटु दरसन जोगी संनिकासी बिनु गुर भरिम भुलाए ॥५॥५॥ २२॥

सिरी रागु, महला ३, प्रष्ठ ६७

२. श्री गुर प्रंथ साहिब, ब्रह्मै गरबु कीखा नहीं जानिका ॥१॥

कंसु केसु चांदूरु न कोई ॥११॥३ रागु गउदी, महला १, पृष्ट २२४-२५

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जिनी दरसनु जिनी दरसनु सतिगृर पुरस्न न पाइशा राम ।

तिन निहफल तिन निहफल जनमु गवाइआ राम ॥३॥३॥

वडहंसु, महला ४, पृष्ठ ५७४ ४. श्री गुरु अंघ साहिब, बामु गुरु है मोह गुवारा । फिरि फिरि दुवै बारोबारा ॥८॥२॥२४॥ मारू, सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०६८

भ, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सतगुर ते जो मुह फेरहि मथे तिन काले।
श्रनुदिन दुख कमावदे नित जोहे जमजाले ॥
सुवनै मुखु न देखनी बहु चिंता परजाले॥
३॥३॥४२॥ सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३०

जों लोग सद्गुरु से मुँह फेरते हैं और उससे विमुख रहते हैं, उनकी अत्यन्त बुरी दशा होती है। वे प्रतिदिन बाँचे जाते हैं और मारे जाते हैं। उन्हें फिर परमात्मा प्राप्ति भी वेला नहीं प्राप्त हती १। जो व्यक्ति सद्गुरु से मुँह फेरे हुए हैं, उन्हें कोई ठौर-ठाँव नहीं है २। बिना गुरु के लोग घनघोर अधकार में अज्ञानी और अंधों के समान है। उनकी दशा विष्टा के कीट के समान है। जिस प्रकार विष्टा का कीट, उसी में उत्पन्न होता है, उसी में रहता है और अंत में उसी में मर भी जाता है, उसी भाँति बिना गुरु के लोग विषयों में रहते हैं और विषयों में ही मर-खप जाते हैं ३। बिना गुरु के परमात्मा के महल और उसके नाम की प्राप्ति नहीं होती ४।

असद्गुरु—गुरु की इतनी महत्ता देख कर, अनेक विषयी शांधा-रिक मनुष्य भी सद्गुर बनने का ढोंग करने लगे। ऐसे गुरुओं को असद्गुरु अथवा अंघा गुरु कहा गया है। अंघे गुरु से अम निवारण नहीं हो सकता, क्योंकि वह मूल परमात्मा को त्याग कर द्वैत भाव में ही लिप्त रहता है।वह विषय रूपी विष में मतवाला है और अंत में विष ही में समा जाता है भा

> श्री गुरु प्रथ साहिब, सितगुर ते जो मुहं फेरे ते बेमुिल बुरे दिसंनि । अनुदिनु बधे मारीश्रिनि, फिरि वेला ना लहिन ॥१॥१॥६॥ रागु गउदी, बैरागिण, महला ३, एष्ठ २३३

> २. श्री गुरु प्रथ साहिब, जो सतिगुरु ते मुह फिरे तिना ठउर न टाउ ।। सोरिंट की वार, महला ३, पृष्ठ ६४५

> ३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, बाम्नु गुरु है श्रंथ गुवारा। श्रानिश्रानी श्रंथाधुंधु श्रंथारा॥ विसटा के कींड़े विसटा कमावहि फिरि विसटा माहि पचाविण्ञा॥ ॥५॥११॥१२॥ माम्नु, महला ३, एटठ ११६

> ४. श्री गुरु प्रंथ साहिब, बिनु गुर महलु न पाईऐ नामु न परापति होइ ॥३॥११॥४॥ सिरी रागु, महला ३, एष्ठ ३०

अी गुरु प्रंथ साहिब, श्रंधे गुरु ते भरमु न जाई।
 मृलु छादि लागे दृजै माई ॥
 विखु का माता बिखु माहि समाई ॥
 रागु गउदी, गुश्चारेरी, महला ३, पृष्ठ २३२

गुर नानक देव ने ऐसे असद्गुर की तीत्र भर्त्सना की है। उनका कथन है कि ऐसे असद्गुर कृठ बोलते हैं और हराम का खाते हैं। उनके स्वयं तो ऐसे आचरण हैं, पर फिर भी दूसरों को उपदेश देते हैं। ऐसा गुरु तो स्वयं नष्ट ही होता है, पर अपने साथ ही साथ दूसरों को भी नष्ट करता है। ऐसे असद्गुरु संसार में अगुआ (गुरु) के नाम से प्रसिद्ध होते हैं। ऐसे असे गुरु के शिष्य को ठीर-ठिकाना नहीं प्राप्त हो सकता। ऐसा असा गुरु, जो दूसरों को राह दिखाता है, सभी को नष्ट करता है । यदि असा मार्ग-प्रदर्शक हो, तो किस प्रकार मार्ग का पता चल सकता है ४१?

गुरु श्रमरदास जी ने श्रंधे गुरु का वर्णन इस प्रकार किया है—
"जो गुरु श्रंधे हैं, उनके शिष्य भी श्रंधे ही कमों में प्रवृत्त होते हैं। वे
श्रानी मरजी के श्रनुसार कार्य करते हैं श्रीर नित्य ही फूठ बोलते हैं। वे
नित्य प्रति फूठ श्रीर श्रसत्य कमाते हैं श्रीर दूसरों की निन्दा में रत रहते
हैं। ऐसे निन्दक स्वयं तो डूबते ही हैं श्रपने कुटुम्ब वालों को भी हुबो देते
हैं। परन्तु उन वेचारे शिष्धों का क्या श्रपराध है! वे बेचारे तो जिस प्रकार
के कार्य में प्रेरित कर के लगाये बाते हैं, उसी प्रकार लगते हैं "।"

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, कूड् बोलि मुरदारु खाइ। अवरी नो समकाविण जाइ। मूटा श्रापि मुहाए साथै। नानक ऐसा श्रागृ जापे॥ माक्क की बार, महला १, पृष्ट १४०

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गुरु जिना का श्रंधुला चेलै नाहीं ठाउ ॥३॥८॥ सिरी रागु, महला १, पृष्ठ५८

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, नानक श्रंधा होई कै दसै राहै समसु मुहाए साथै। माम्ह की वार, महला १, एच्ट १४०

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रंघा श्रामृ जो थीए किउ पाघर जासे ॥६॥२॥५॥ सही, महला १, पृष्ठ ७६७

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गुरु जिना का श्रंधुला सिक्स भी श्रंधे करम करेनि ।

नानक जितु ओइ लाए तिनु लगे ओइ बपुड़े किस्रा करेनि ॥ रामकली की वार, महला ३, पृष्ठ ३५१

सद्गुरु कौन है ?—ढोंगी श्रीर पाखरडी गुरुश्रों से बचना कठिन है, क्योंकि वे श्रपने पाखरड श्रीर ढोंग का ऐसा जाल फैलाते हैं कि उसमें बड़े-बड़े लोग भी फँस जाते हैं। श्री गुरु श्रंथ साहिब में स्थान-स्थान पर सद्गुरु के लज्ज् ए दिये गए हैं। यदि विवेकी साधक श्राँख खोल कर उन लज्ज् ए की ठीक-ठीक मीमांसा करें, तो उन्हें श्रसद्गुरु श्रीर सद्गुरु में श्रन्तर विदित हो जायगा।

गुरु अर्जुन देव ने सद्गुरु का सर्वप्रथम लज्ञ्ण यह बतलाया है कि चही व्यक्ति सद्गुरु है, जिसने सत्य पुरुष अर्थात् परमात्मा का साज्ञातकार कर लिया है। ऐसे ही सद्गुरु द्वारा सिक्ख का उद्वार होता है—

सित पुरखु जिनि जानिया सितगुरु तिसका नाउ । तिसकै संगि सिखु उधरै नानक हरि गुन गाउ ै॥१॥१८॥

तथा

बहमु विंदे सो सितगुरु कहीं ऐ हिर हिर कथा सुखावें नाशाश गुर रामदास जी के एक पद पर विचार करने से सद्गुर के लच्च प निम्निलिखित ज्ञात होते हैं न।

- १. जिसने सत्य का साज्ञात्कार कर लिया हो।
- २. जिसके मिलने से तन, मन शीतल हो।
- ३. जो सबके प्रति समान भाव रखता हो।
- ४. जो निनदा श्रीर स्तुति में समान हो।
- ५. जो ब्रह्म-विचार में निमम रहे।
- ६, जो सत्य परमात्मा में इंद निश्चय करावे।
- ७. जिससे नाम की प्राप्ति हो।

गउड़ी सुलमनी की ऋठारहवीं ऋस्टपदी में गुरु ऋजु न देव ने सद्गुरु की निम्निल्खित विशेषताएँ दी हैं —

"सद्गुर अपने शिष्यों की सदैव पालना करता है और अपने सेवकों

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गउड़ी सुखमनी, महला ५, पृष्ट २८६

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, मलार, महला ५, पृष्ठ १२६४

३. श्री गुरुप्रंथ साहिब,वाहु वाहु सतिगुरु पुरखु है जिनि सचु जाता सोइ।

नानक सितगुरु वाहु वाहु जिसते नाम परापति होइ ॥ सलोक, महला ४, सलोक वारां ते वधीक,पृष्ठ १४२१

के ऊपर सदैव कृपालु बना रहता है। वह दुमित से शिष्य का निवारण करता है। गुढ अपने बचनों द्वारा शिष्य से प्रभु का पवित्र नाम जप कराता है। वह शिष्य के सारे बन्धनों को काटता है। गुढ का सच्चा शिष्य (गुढ की प्रेरणा से) विकारों से हट जाता है। गुढ अपने शिष्य को जान रूपी धन देता है। सचमुच ही सच्चे गुढ का शिष्य अत्यन्त भाग्यशाली होता है, क्योंकि उसके ऊपर गुढ की महान् छत्रछाया रहती है। सद्गुढ अपने शिष्य के लोक-परलोक, दोनों ही सुधारता है। नानक का कथन है, कि सद्गुढ अपने शिष्य के तोक-परलोक, दोनों ही सुधारता है। नानक का कथन है,

गुढ नानक देव गुढ के सद्गुगों के सम्बन्ध में अपने विचार निम्न-

लिखित ढंग के व्यक्त किये हैं-

'भैं अपना गुरु उसे बनाता हूँ, जो हृदय में सञ्चाई को हह कराता है। अकथनीय परमात्मा का यह कथन करता है और साथ ही शब्द ब्रह्म से मिलाप कराता है। परमात्मा के लोगों का कुछ दूसरा कार्य अथवा ब्यवसाय ही नहीं रहता। सत्य परमात्मा को सत्य ही प्यारा होता है?।

गुर रामदास जी ने कहा है कि विवेकी और समदर्शी गुरु के मिलने से ही शंकाओं की निवृत्ति होती है। ऐसे सद्गुरु की प्राप्ति से परम पद की

प्राप्ति होती है। मैं ऐसे सद्गुह की बलैया लेता हूँ।

🤋 श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सतिगुरु सिख की करें प्रतिपाल।

नानक सतिगुरु सिख कउ जिन्न नालि समारे ॥१॥१८॥

गउड़ी सुलमनी, महला ५, पृष्ट२८६ २. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सो गुर करउ जि साचि दहावै।

> साचउ ठाकुर साचु विचारा ॥२॥२॥ धनासरी, महला १, पृष्ट ६८६

३. श्री गुरुअंथ साहिब,विवेकु गुरु गुरु समदरसी तिसु मिलऐ संकु उतारे। सतिगुर मिलीऐ परम पटु पाइश्रा हउ सति-गुर कै बिलहारे ॥३॥२॥

नट नाराइन, महला ४, पृष्ठ ६८१

उपर्युक्त विवेचन से यह मलीमाँति धिह हो गया कि वास्तविक गुरू कौन है और उसके क्या लहाए है ?

परमात्मा की कृपा सद्गुरु की प्राप्ति—उपयुंक लइगों और गुणों वाला सद्गुरु अपने वल से नहीं प्राप्त होता। ऐसे गुरु की प्राप्ति में इंश्वरीय विधान ही होता है। सिक्ख गुरुआं ने स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत किया है कि परमात्मा की अलौकिक कृपा से ही सद्गुर की प्राप्ति होती हैं—

प्रै भागि सितगुरु पाईपे जे हरि प्रभु बखत करेड ॥
बिलावलु की बार, महला ३, पृष्ठ ८५३
नदिर करें ता गुरु मिलाए ॥२॥२॥११॥
मारू सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०५४
श्रापे दह्या करे प्रभु दाता सितगुरु पुरखु मिलाए ।
रागु सूही, महला ४, पृष्ठ ७७३

परमात्मा की कृपा के साथ हो साथ गुरु-शाप्ति के लिए अपने अहं-माव को नष्ट कर देना परमावश्यक है। जो अपने आपेपन को गँवा देता है, उसी को सद्गुर की शाप्ति होती है।

> नानक सतिगुरु तद ही पाए जां विचहु आपु गवाए ॥२॥ विहागदे की वार, महला ३, एड ५५०

गुरु-शिष्य सम्बन्ध —गुरु स्रोर शिष्य का सम्बन्ध सांसारिक सम्बन्ध नहीं है। यह दिव्य सम्बन्ध है। यही कारण है कि सच्चा शिष्य पुत्रों से भी बढ़कर प्रिय हो जाता है, यहाँ तक कि स्रापना ही शरीर हो जाता है। गुरु नानक देव द्वारा गुरु संगद देव का नामकरण ही इस बात का प्रत्यच्च प्रमाण है। गुरु शिष्य के ऊपर माता-पिता की भाँति स्नेह करता है।

> मेरा पिश्रारा प्रीतमु सतगुरु रखवाला । हम बारिक दीन करहु प्रतिपाला ॥

माम्म, महला ४, पृष्ठ १४ कहीं-कहीं गुरु को पिता, माता, माई, सला, सहायक, सब कुछ, माना गया है—

त्ं गुरु पिता त् है गुरु माता त्ं गुरु । बंधपु मेरा सखा सहाई ॥
गउदी, बैरागणि, महला ४, एष्ठ १६७
सद्गुरु सनुद्र है स्त्रोर शिष्य नदियाँ हैं । जिस प्रकार नदियाँ पृथकः

पृथक दील पड़ती हैं, परन्तु जब समुद्र में जाकर मिलती हैं, तो अपने नाम और रूप को खोकर समुद्र रूप ही हो जाती हैं, उसी प्रकार शिष्यों का पृथक पृथक अस्तित्व है। परन्तु जब वे सद्गुरु के साथ मिलते हैं तो अपने पृथक नाम रूप को त्याग कर, सद्गुरु के साथ एक हो जाते हैं।

गुरु समंदु नदी सभि सिखी नातै जितु विडियाई।। माम्क की वार, महला 1, पृष्ठ 140

पूर्णावस्था में सिक्स श्रीर गुरु एक हो जाते हैं—
गुरु सिखु सिखु गुरु है एको गुर उपदेसु चलाए ।
राम नाम मंतु हिरदै देवै नानक मिलछ सुभाए ॥८॥२॥॥॥
राग श्रासा, महला ४, पृष्ठ ४४४

सद्गुरु से दुराव नहीं करना चाहिए—सद्गुरु के प्राप्त होने पर, वही सावक उससे पूरा-पूरा लाम उठा सकता है, जो उसमें पूर्ण श्रद्धा, विश्वास और भिक्त रखता हो। जैसा भाव होता है, वैसी ही सिद्धि होती है। इसीलिए सद्गुरु को परमात्मा का साज्ञात स्वरूप समक्तना चाहिए। जो निरंकार की ज्योति सद्गुरु में प्रतिष्ठापित है, वह परमात्मा की ही अखगढ़ ज्योति है। गुरु अमरदास जी ने इसीलिए कहा है कि हम जिस प्रकार सद्गुरु में भाव रखते हैं, उसी प्रकार का हमें सुख प्राप्त होता है—

जेहा सतिगुरु करि जाणिश्रा तेहो जेहा सुख होइ ॥४॥११॥४४ सिरी राग, महला ३, ए॰ट ३०

गुरु के प्रति पूर्ण निष्कपट और सरल होना चाहिए। गुरु से तिल-मात्र भी दुराव करने से कल्याण नहीं होता। जो गुरु से अपने को छिपाते हैं, उन्हें कहीं भी ठौर-ठिकाना नहीं मिलता। उनके लोक-परलोक दोनो ही नष्ट हो जाते हैं और परमात्मा के द्वार पर भी स्थान नहीं प्राप्त होता—

जिनि गुरु गोपिया श्रापणा तिसु ठउर न ठाउ॥ हलतु पलतु दोवै गए दरगह नाही थाउ॥ जिन्हान ग्रापने को गुरु से छिपाया है, वे ब्रात्यन्त बुरे हैं। उनका देखना वर्जित है, क्योंकि वे पापी श्रीर हत्यारे हैं—

जिना गुरु गोविद्या श्रापणा ते नर बुरिश्रारी। हरि जीउ तिनका दरसनु ना करहु पापिसट हतिश्रारी॥

सोरिंठ की बार, महला ३, पुष्ठ ६५%

अतः सद्गुद के प्रति पूर्ण निष्कपट होना चाहिए।

गरु-सबद-सबद का तालर्य 'वचन', उपदेश', 'शिह्ना' आदि से है। 'गुरु सबद' और 'गुरु वाणी' एक ही हैं। गुरु की वाणी और गुरु में तिल मात्र भी अन्तर नहीं है। जो गुरुवाशी है, वही गुरु है और जो गुरु है, वही गुरु वाणी है। गुरुवाणी अथवा गुरु-सबद में अमृत का निवास है। गुरु का सबद जो नहीं जानते वे अधे और बावले हैं। ऐसे प्राची भला संसार में क्यों उत्पन्न हए ! वे लोग परमात्मा के रस को नहीं पाते श्रीर श्रपना श्रमल्य मन्द्य-जीवन व्यर्थ ही नष्ट करके, बार-बार जन्म धारण करते हैं। ऐसे अंघे, मूर्ख और मनमुख बिष्टा के कीड़े के समान बिष्टा ही में समा जाते हैं? । अनेक प्रकार के शारीरिक तवों से अथवा भयानक ऊर्ध्व तप करने से ब्रहंकार की निवृत्ति नहीं होती। ब्रानेक भाँति के आध्यात्मक कर्म करने से भी परमात्मा के पवित्र नाम की प्राप्ति नहीं होती। परन्त गुरु के सबद के अनुसार जीवित ही मर जाने से, परमात्मा का पवित्र नाम में आ बसता है। 3 जो व्यक्ति गुरु के सबद पर मरता है, वह ऐसा मरता है, कि उसे फिर मरने की आवश्यकता नहीं पढ़ती। गुरु के 'सबद' से हरि नाम की प्राप्ति होती है और नाम प्यारा लगता है। बिना गुरु के 'सबद' के सारा जगत् भटक कर इधर-उधर घूमता फिरता है। बार-बार मरता है और जन्म लेता है । जो गुरु के 'सबद' पर विचार करते

विसटा के कीदे विसटा माहि समायो मनमुख, मुगध, गुवारा ॥ सोरिट, महला ३, एटट ६०१

३. श्री गुद प्रंथ साहिब, कांड्या साथै उरध तपु करें, विचहु हउमे न जाइ।

गुरु के सबदि जीवतु मरे हरिनासु बसै मनि आई ॥ सिरी रागु, महला ३, एष्ट ३३

थ. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सबदि मरें सो मरि रहै किरि मरें न दूजी बार।

विज सबदै जगु भूला फिरै मिर जनमै वारोबार ॥ सिरी रागु, महला १, एष्ट ५८

<sup>3.</sup> श्री गुरु अथ साहिब—वाणी गुरु गुरु है वाणी विचि वाणी श्रंस्त सारे ॥ नटनाराइन, महला ४, पृष्ट ६८२

२. श्री गुरू ग्रंथ साहिब, सबदु न जागहि श्रंने बोले से कितु आए संसारा ।

हैं, उन्हें परमात्मा का भय प्राप्त होता है, सत्संगति मिलती है और सब्चे परमात्मा का गुग्गान करने की बुद्धि प्राप्त होती है। इसी से परमात्मा हृदय में आ बसता है और दुबिधा की मैल कट जाती है। उसकी वाग्यी सब्ची होती है, उसके मन में परमात्मा का बास होता है। वह परमात्मा से ही प्रेम करता है। सारांश यह कि गुक्वाग्यी मन में बसाने से माया के बीच में रहते हुए भी निरंजन परमात्मा की प्राप्ति होती है और साधक की ब्योति परमात्मा की अखगड ज्योति से मिल कर एक हो जाती है?।

सद्गुरु में आत्म-समर्पण भाव—गुरु में आत्मसमर्पण-भाव मौखिक नही हाना चाहिए, बल्कि अपना तन और मन गुरु को बेंच देना चाहिए और यदि आवश्यकता पड़े तो क्षिर के साथ मन भी सींप देना चाहिए औ सद्गुरु परमात्मा से मिलाप कराता है उसे अपना तन, मन और धन अपित कर देना चाहिए। इसी से अम और यम कटते हैं और यमराज की प्रतिज्ञा भी समाप्त हो जाती है है। सद्गुरु में मन और दुद्धि अपित कर देने से गुरु की कृपा से अकथ परमात्मा की प्राप्ति होती है भ

सची वाणी सच मिन, सचै नाखि पित्रार ॥ सिरी राग, महला ३, एण्ट ३५

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हउ वारी जीउ वारी गुर की वाणी मंनि वसाविण्या। श्रजन माहिनिरंजनु पाइत्रा जोती जोति मिलाविण्या॥ माम, महला ३, एष्ठ ११२

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, तनु मनु गुर पहि वेचित्रा मनु दीत्रा सिरु नालि

सिरी रागु, महला १, पृष्ट २० ४. श्री गुरु प्रथ साहिब, तनु मनु धनु श्ररपट तिसै प्रभू मिलावै मोहि । नानक श्रम भट काटिऐ चूकै जम की जोह ॥ गटकी, बाबन श्रस्तरी, रुहला ५ पृष्ट २५६

पः श्री गुरु प्रंथ साहिब, मनु बुधि खरिष घाउ गुट खागै परसादि मैं खक्शु कथाईखा ॥३॥३॥६॥

विलावलु, महला ४, पृष्ट ८३४

<sup>1.</sup> भी गुरु प्रंथ साहिब, भाषणा भउ तित पाइश्रोतु जिन गुर का सबदु बीचारि।

इस प्रकार अपनन्य भाव से गुरु के चरणों में अपने को अर्पित कर देना चाहिए।

सद्गुरु की विविध सेवाएँ—बड़े भाष्य से गुढ़ को सेवा का अवसर प्राप्त होता है। गुढ़ और परमाःमा में कोई अन्तर नहां है। इस-लिए गुढ़ की सेवा परमात्मा को ही सेवा है । सद्गुरु को सेवा सवमुच वड़ी कठिन है। यदि सिर देने से, अपने को नष्ट करने से भी गुढ़ सेवा का शुभ अवसर प्राप्त हो, तो उसे करने में नहीं चूकना चाहिए । गुढ़ की वाह्य और अान्तरिक सेवाएँ दानों ही करनी चाहिए। वाह्य सेवा के अन्तर्गत उसकी शारीरिक सेवा है। गुढ़राम दास जी कहते हैं, "जो सद्गुढ़ परमात्मा का अलौकिक प्रेम प्रदान करना है, उसकी सेवा तन,मन से करनी चाहिए। उस पूर्ण सद्गुढ़ को नित्य पंखा करना चाहिए। उसका पानो भरना चाहिए।" इसी पकार गुढ़ अर्जुन देव भी शारीरिक सेवा का आर्दश बतलाते हुए कहते हैं, "गुढ़ के चरणों को घोकर पाना चाहिए। गुढ़ के चरणों की घृलि में स्नान करना चाहिए। उसे पंखा करना चाहिए। शुढ़ के चरणों की घृलि में स्नान करना चाहिए। उसे पंखा करना चाहिए। शुढ़ के चरणों की घृलि में स्नान करना चाहिए। उसे पंखा करना चाहिए। शुढ़ के चरणों की घृलि में स्नान करना चाहिए। उसे पंखा करना चाहिए। शुढ़ के चरणों की घृलि में स्नान करना चाहिए। उसे पंखा करना चाहिए। शुढ़ के चरणों की घृलि में स्नान करना चाहिए, उसका आरा नित्य पीसना चाहिए। भू के

आगे चल कर गुरू का यही बाह्य अथवा शारीरिक सेवा आन्तरिक सेवा में परिस्तृत हो जाती है। गुरू को एकनिष्ठ हाकर आराधना करनी ही उसकी आन्तरिक सेवा है। गुरू अर्जुन देव ने उसका रूप इस माँति

तिसु मनु तनु श्रपणा देवा ॥ नित पंखा फेरी सेना कमावा । तिसु श्रागै पानी डोवा ॥ वडहंसु महला, ४, प्रष्टपद १

४ श्री गुरु अंथ साहिय, गुरु के चरण घोड घोड पीवा।

१. श्री गुरु मंथ साहिब, वहै भाग गुरु सेवहि अपुना, भेदु नाही गुरुदेव मुरार॥ गूजरी महला १, पृष्ठ ५०४

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, सतगुर की सेवा गाखड़ी, सिरु दीजे आपु गवाई ॥ सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ २७

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, जो हरि प्रभु का भे देह सनेदा।

तिस गुरु कै गृह पीसंड नीत ॥५॥६॥ गडड़ी गुझारेरी महला ५, पृष्ठ २३३-४०

बताया है, "श्रन्तः करण से सद्गुरु की आराधना करनी चाहिए। जिहा से गुरु का जप करना चाहिए। नेत्रों से भक्ति-भाव से सद्गुरु का दर्शन करना चाहिए। कानों से गुरु का शब्द सुनना चाहिए भे"

गुर में जब पूर्ण श्रीर एकनिष्ठ मिक होती है, तभी उसकी श्रान्तरिक सेवा हो सकती है, तभी श्वास-प्रश्वास से उनका स्मर्ण श्रीर जप हो सकता है, तभी गुरु को श्रपना प्राण समक्ता जा सकता है श्रीर तभी उसको श्रपनी सर्वस्व राशि समक्तने की बुद्धि प्राप्त होती है र।

सद्गुरु की सेवा एवं कुपा का फल— उद्गुरु की सेवा और कृपा का महान् फल होता है। समस्त श्री गुरुग्रंथ साहित के पृष्ठ-पृष्ठ में उसका दर्शन है। गुरु की कृपा एवं सेवा से लौकिक एवं पारलौकिक दोनों ही प्रकार के कल्याण होते हैं। लौकिक सुखों में बड़ी-बड़ी सिद्धियाँ और अनेक प्रकार के सुखों की गणना की जा सकती है। पारमार्थिक कल्याण में विवेक, वैराग्य, कान, योग, और मांक सभी का समावेश है।

पूर्ण गुरु की आराधना से सारे कायों की सिद्ध होती है और सारे मनोरयों की पूर्ति होती है—

गुरु प्रा आराधे। कारज सगले सगले साथे।
सगल मनोरथ प्रे। बाजे अनहद त्रे ।।।।१।।१८।।८२।।
सदगुरु वी प्राप्ति से अध्दियाँ-सिद्धयाँ तक चेरी हो जाती हैं। इनकी
प्राप्ति सांसारिक ऐश्वर्व प्राप्ति की चरमसीमा है। अध्दि-सिद्ध की प्राप्ति से
बढकर कोई भी संस्थारिक विभृति नहीं है—

सतगुरु मिलिए, उलटी भई नव निधि खरचिउ खाउ । अठारह सिधि पिछै लगीया फिरनि निज घर बसै निज थाई ।।

२श्री गुरु प्रथ साहिब, तिसु गुरु कड सिमिरड सासि सासि॥

गुरु मेरे प्राण सितगुरु मेरी रासि॥१॥रहाउ॥१॥

गउड़ी, महला ५, पृष्ट २३६

१ श्री गुरु श्रेथ साहिब, श्रंतरि गुरु श्राराधका, जिह्ना जिप गुर नाउ ॥

नेत्री सितगुरु पेखला, सुवली सुनला गुर नाउ ॥

गुजरी की वार, महला ५, पृष्ट ५१७

३. श्री गुरु अंथ सहिब, सोरिंड महला ५, पृष्ट ६२६

३, श्री गुरु ग्रंथ सहिब, सिरि रागु की वार, महला ३, पृष्ट ६ १

बरन्तु सच्चा मुमुचु तो इनकी श्रोर फूटी आँख से भी नहीं देखता। विवेकी साधक तो ज्ञान, भिक्त श्रीर वैराग्य ही चाहता है श्रोर उसे भिलता भी है। सद्गुरु की प्राप्ति की वास्तविक सिद्धि तो जन्म-मरण का नाश है। गुरु के प्रसाद से ही अहंकार का सर्वधा नाश होता है। सद्गुरु की महती अनुकम्पा से ही अहाजान की प्राप्ति होती है । सद्गुरु की कृपा से ही योग की बड़ी से बडी सिद्धियाँ—श्रनाहत सबद, दशम द्वार की प्राप्ति होती है ।

सद्गुर की सेवा से ही परमात्मा का भय, वैराव्य, भक्ति, प्रेम आदि

प्राप्त होते हैं-

गुर सेवा नाउ पाईऐ सबै रहे समाइ।
सबिद मंनिऐ गुरु पाईऐ विचहु आपु गवाइ।
अनुदिन भगति करें सदा साबै की लिव लाइ॥
नामु पदारथु मनि बसिआ नानक सहित समाइ॥ ४॥१३॥५२॥
एवं, सित गुर दाते नामु दिवाइआ।
बढ़ भागी गुर दरसनु पाइआ॥ ६ ३॥६॥
गुरु अमरदास जी ने सद्गुरु सेवा से प्राप्त होने वाले फलों का

२. श्री गुढ प्रन्य सहिब, गुर परसादी हउमै जाए ॥८॥८॥६ माम, महला ३, पृष्ठ ११४

३. भी गुरु प्रन्थ साहिब, कहु नानक गुरि बहसु दिखाइसा। सरता जाता नदरि न स्राइस्रा॥४॥४॥

गउदी, महला, १ पृष्ठ १५२

थश्री गुरु प्रथ साहिब, सतिगुर मिलिए धावतु थरिहन्ना निजवरि वसिन्ना आए।।

तह अनेक बाजे सदा अनहदु है सचै रहिआ समाए।। आसा, महला ३, प्रष्ठ ४४०-४१

श्री गुरु ग्रन्थ साहिब, ऐ मन ऐसा सितगुरु खोजि लहु जित सेविऐ जनम मरण दुखु जाइ ।।
 वहहंस की वार, महला ३, पृष्ठ ५३०

५. श्रीगुरु जन्य साहिब , सिरी रागु, महला ३, पृष्ठ ३३-३४ ६. श्रीगुरु जन्य साहिब , माम, महला ४, पृष्ठ ६६

निम्नलिखित दङ्ग से एकत्रीकरण किया है'-

- १. श्रमृत-रस प्राप्त होना।
- २. स्वयं तरना श्रीर सारे कुल को तारना।
- ३. हृदय में नाम का निवास हो जाना ।
- ४. नाम में अनुरक्त होकर संसार सागर से पार होना ।
- ५, सदैव प्रभु का सेवक बने रहना।
- ६. श्रहंकार का नाश होना।
- ७. आन्तरिक हृदय-कमल का प्रस्फुटित होना।
- अनाहत शब्द प्राप्त होना ।
- ६. ब्रात्म-स्वरूप में स्थित होना।
- १०. यह में ही उदाधीन वन जाना ।
- ११. सबी वाशी प्राप्त होना ।
- १२. शाश्वत भक्ति में रमण करना।
- १३. निरन्तर परमात्मा का जप करना।
- १४. निर्वाणावस्था प्राप्त होना ।

गुब-सेवा और गुब की कृपा से प्राप्त होने वाले फल असंख्य हैं। उनकी गणना की ही नहीं जा सकता। गुब-सेवा से प्राप्त होने वाले फलों का साधारण प्राणी अनुमान हो नहीं कर सकता। उन्हें तो कोई पूर्ण सद्गुब ही जान सकता है।

## (आ) नाम

मध्य युग के संतों में नाम के प्रति अपूर्व निष्ठा और विश्वास—मध्य-युग के लगभग सभी संतों ने नाम के प्रति अपूर्व अदा दिखलायी है। इस युग के सगुण और निर्गुण दोनों प्रकार के मत के संतों ने नाम की महिमा खूब गायी है। नाम-माहात्म्य भागवत आदि प्राय: सभी पुराखों में पाया जाता है, पर मध्य-युग के भक्तों में इसका चरम विकास

.....

<sup>1.</sup> जीगुरु प्रन्थ साहिब , ऐ मन मेरे भरमु न कीजै।

नानक नामि रते निहकेवल निरवाणी ॥ गडकी गुन्नारेरी, महला ३, पृथ्ठ १६१-६२

हुआ है। कबीर, दरियादेव, दलनदास, सहजोवाई, गरीबदास, पलटू साहब आदि के नाम के प्रति अपनी असीम श्रदा, मक्ति, विश्वास अभिव्यक्त किया है। स्युख्वादो कवियों में भी यही विश्वास पाया जाता है। गोस्वामी तुलसीदास जी ने रामचरितमानस के बालकारड के प्रारम्भ में नाम की महिमा विस्तार के साथ गायी है स्त्रोर कहा है कि ब्रह्म श्लीर राम श्रयांत् निविशेष चिनमयसत्ता और अखरडानन्त प्रेम स्वरूप भगवान् इन दोनों में नाम बड़ा है। नाम की इतनो महिमा है कि उसका वर्णन स्वयं राम भी नहीं कर सकते। 3 इस प्रकार नाम की महिमा के सम्बन्ध में सभी संत एकमत है।

श्री गुरु प्रनय साहिब में नाम-माहात्म्य -श्री गुरु प्रनय साहिब जी में नाम की अपार महिमा का गुण्गान हुआ है। नाम और नामी में किसी प्रकार का अन्तर नहीं है। दोनों एक हैं। नाम नामी का प्रतीक है। स्तिनामु ही कर्त्ता पुरुष, एक और ख्रोंकार है। सारी सुध्टि को रचना नाम ही द्वारा हुई है। नाम ही सारे स्थान बना हुआ है। अतः नाम के बिना स्थान का कोई ग्रास्तिस्य नहीं है। " समस्त जोव, खरड-ब्रह्मारड, स्मृति, वेद, पुरास, अवस, ज्ञान, ध्यान, ग्राकाश, पाताल, सारे हर्यमान ग्राकार नाम ही द्वारा घारण किये गए हैं। " नाम से ही सब उत्पन्न होते हैं श्रीर नाम में ही सब समा जाते हैं।

१. हिन्दी साहित्य की भूमिका, हजारी प्रसाद दिवेदी, पृष्ठ ६२

२. ब्रह्म राम ते नाम बढ़, बरदायक वरदानि । रामचरित सत कोटि महँ, लिय महेस जिय जानि ॥ रामचरित मानस,

३. कहउँ कहाँ लगि नाम बदाई। राम न सकहिं नाम गुन गाई॥ राम चरित मानस, बाल काएड।

थ. श्रीगुरु प्रन्य साहिब , जेता कीता तेता नाउ । विणु नामै नाही को थाउ ॥ जपुजी, पौदी १३, पृष्ठ ४

५. श्रीगुरु प्रन्थ साहिब , नाम के धारे सगले जंत ।

नाम कै धारे सगल आकार ॥ गउड़ी, सुखमनी महला ५. प्रष्ठ २८४

६. श्रीगुरु प्रन्थ साहिब , नामे उपजै नामे बिनसै नामे सचि समाए ॥ गउदी प्रवी, महला ३, पृष्ठ २४६

नाम ही चारों वेदों का सार है । अनेक खोजों के पश्चात् नाम ही तस्त्व प्रतीत हुआ है । नाम ही किल्युग का पुरश्चरण है । नाम ही सारे साधनों का साधन है । नाम ही सर्वस्व निधान है । नाम ही जप, तप, संयम का सार है । लाखों, करोड़ों, कर्म और तपस्याएँ नाम के सहस्य नहीं हैं । अनेक प्रकार के किटन अत और साधन नाम की समानता नहीं कर सकते । नाम ही रल, जवाहर, सत्य, संतोष, ज्ञान, सुख और दया का

२. श्री गुरु प्रंथ साहिब, खोजत खोजत खोजि बीचारीक्रो रामु नामु ततु सारा ॥१|।९०॥

सोरिंड, महला ५, पुष्ठ ६११

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, नाम ततु कलि यहि पुनहचरना ॥ गउदी, बावन अलरी, महला ५, पृष्ठ २५४

थ. श्री गुरु प्रथ साहिब, नामो गित्रानु नाम इसनाना हरि नामु हमारै कारज सवारे ॥१॥५॥२४॥

कानदा, महला ५, प्रष्ठ १३०२

प. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मेरे सरवसु नामु निधानु ॥१॥७॥८॥ नट नाराइन, महला प, पृष्ठ ६७६

इ. श्री गुरु प्रथ साहिब, श्रहिनिसि रामु रमहु रंगि राते एहु जपु तपु संजमु सारा हे ॥३॥४॥१०॥

मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०३०

श्री गुरु प्रंथ साहिब, हरिनामे तुलि न पुजई जे लख कोटी करम कमाइ
 ॥२॥१४॥

सिरी रागु, महला १, पृष्ठ ६२

८. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सरीरु कटाइ होमै करि राती। बरत नेम करें बहु भाती।।

नहीं तुर्खि राम नाम वीचार । नानक गुरमुखि नामु जपीपे इक बार । गउड़ी, सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २६५

श्री गुरु ग्रंथ साहिब, चतुरथ चारे वेद सुणि सोघिस्रो ततु बीचारः ।
 सरब खेम किल्झाण निधि राम नमु जिप सारः ॥
 थिती गउदी, महला ५, एष्ट २६७

खजाना है और अनुपम भागडार है । नाम धन परम धन है, यह स्थिर है, सत्य है। यह धन अग्नि, चेर और यमदूतों द्वारा नध्द नहीं किया जा सकता । नाम के सौदे में सदा लाम ही लाम है। माया, मोह सब दु:ख रूप हैं । ये सब खोटे ज्यापार हैं । नाम में सारे पदार्थ और अध्द सिद्धियाँ निहित हैं ।

इस प्रकार नाम की 'कीमत' की 'मिति' वर्णनातीत है। सन्चे नाम की तिल मात्र बड़ाई भो वर्णनातीत है । चाहे कथन करते-करते थक भले ही जायँ, परन्तु नाम की कीमत को वर्णन नहीं हो सकता है ।

नाम विहीन जीवन — नाम के बिना मनुष्य को लोक-परलोक दोनों ही नष्ट हो जाते हैं। नाम को छोड़कर हैत भाव में पड़ने के कारण जप,

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रतन जवेहर नाम । सतु संतोल्लु गिम्रान ।

मेरे राम को भंडारु ॥१॥ रहाउ ॥२४॥३५॥ रामकली, महला ५, पृष्ठ ८६३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हिर धनु निरमठ सदा असविरु है साचा । इहु हिर धनु अगनी तसकरें पाणीपे किसे का गवाइस्रा न जाई ॥ सही, महला ४, पुष्ठ ७३४

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, बखरु नामु सदा लाभु है ॥१॥४॥ वडहंसु, महला ३, एष्ठ ५७०

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माइब्रा मोहु सभु दुखु है खोटा पृहु वापारा राम ॥२॥४॥

वडहंसु, महला ३, पुष्ठ ५७०

भ. श्री गुरु प्रंथ साहिब, सगल पदारथ श्रसट सिधि नाम महारस माहि ॥ रागु गडड़ी वैरागणि, महला ५, पृष्ठ २०३

इ. श्री गुरु प्रंथ साहिब, नावै की कीमति मिति कही न जाइ ॥१॥८॥ धनासरी, महला ३, पृष्ट ६६६

७. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, साचै नाम की तिलु विडिआई। आखि थके कीमत नहीं पाई ॥२॥२॥ रागु आसा, महला १, पृष्ठ ३८६

तप और संयम सभी नष्ट हो जाते हैं। विना नाम के प्राश्ती अंधों के समान भ्रमित होकर भटकता फिरता है और बार-बार जन्मता और मरता है । इसके बिना प्रास्ती अपवित्र हीवना रहता है । नाम के बिनाजितने भी कावहार हैं, वे सब मृतक के शृङ्कार के तुल्य हैं। नाम-विस्मरण करके रसों श्रीर भोगों का भोगना सुख विहीन है। उन भोगों के भोगने में स्वप्न में भी सुख प्राप्त होता है । वे शरीर में रोगों की उत्पत्ति के कारण ही बनते है..... याद नाम में अनुराग नहीं है, तो करोड़ों कमों को करके भी नरक ही जाना पड़ता है। जो व्यक्ति हरि के नाम की आराधना नहीं करते, वे यमपुरी में चोरों की भाँति बाँचे जाते हैं। अ जो नाम को त्याग कर अन्य रहों में भूले रहते हैं, वे नाना भाँति के बलेश भोगते हैं । जो

२, श्री गुरु प्र'य साहिब, विग्रु नावै सभ हुमणी द्वै भाइ खुत्राइ।

भरमि भुलाणा अंधुला फिरि फिरि आवै जाइ॥ सिरी रागु, महला ३, पृष्ट ३५

३. श्री गुरु ब्रंथ साहिब, मैला हरि के नाम बिनु जीउ ॥ सारंग, महला ५, पृध १२२४

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, नाम बिना जेता बिउहार । जिउ मिरतक मिथिश्रा सींगार ॥२॥ नाम विसारि रस भोगु ॥ सुखु सुपनै नहीं, तन महि रोग ॥

नाम संगि मनि प्रीति न लावे । कोटि करम करतो नरिक जावे । हरि का नाम जिनि मनि न श्राराधा । चोर की निश्राई जमपुरि वाधा ॥ रागु गउड़ी, गुआरेरी, महला ५, पृष्ठ २४०

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, अनरस महि भोलाइआ बिनु नामै दुख पाइ ॥ आसा, महला ३, पृष्ठ ४३०

१. श्री गुरु अंथ साहिय, नानक नावहु बुधिया हलतु पलतु सभु जाइ। जपु तपु संजमु समु हिरि लङ्ग्रा मुठी द्जै भाइ॥ सोरिंड की वार, महला ३, पृष्ठ ६४८

परमानंद स्वरूप (नाम) के यश का अवशा नहीं करते, वे पशु-पन्नी, तिर्यक् योनि के जीवों से भी गये बीते हैं ।

नाम ही सारे सुखी का सार है। नाम की छोड़कर माथा-जनित सारे कर्म व्यर्थ हैं और द्वार के समान हैं?। नाम-रहित यह, होम, पुरुय, तप, पूजा ख्रादि सब व्यर्थ हैं। इनसे शरीर दुखी ही रहता है और नित्य दु:ख ही सहना पड़ता है। नाम के बिना मुक्ति की प्राप्ति नहीं हो सकती 3। नाम के बिना योग की प्राप्ति नहीं हो सकती ४। नाम के बिना न तो मुक्ति ही होती है, न अपमान ही दूरता है थ। साराश यह कि नाम के बिना चिन्ता और भूख नहीं मिरती तथा सुख की भी प्राप्ति नहीं होती है। नाम के बिना शान्ति नहीं प्राप्त होती थ। इसके बिना तृष्ति भी नहीं मिलती दे।

 श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जो न सुनहिं जसु परमानन्दा । पसु पंखी तृगद जोनि ने मदा ॥

गड़दी, महला ५, पृष्ट १८८

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, मन रे नाम को सुखसार।

बान काम विकार माइबा सगल दीसहि छार।

सारंग, महला ५, पृष्ठ १२२३

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, जगन होम पुंन तप पूजा देह दुखी नित दूख सहै। राम नाम बिनु मुक्कित न पाविस मुकित नामि गुरमित लहै॥ भैरठ, महला १. पृष्ठ ११२०

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, नानक बिनु नावै जोगु कदे न होवै देखहु हिदै बीचारे। रामकली, महला १, सिध गोसटि, एष्ट ३४६

प. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, राम नाम बिनु मुकति न होई है, तुटै नाही अभिमाने ॥

सारंग, महला ५, पृष्ठ १२०५

६, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रंतरि चिंता नैशी सुखी, मूलि न उतरै सुख । नानक सचे नाम बिनु किसै न लयों दुखु ॥

गउड़ी की वार, महला ५, पृष्ठ ३१६

 श्री गुरु ग्रंथ साहिब, राम नाम बिनु सांति न श्रावै । भैरउ, महला १, पृष्ठ ११२७

८. श्री गुरू ग्रंथ साहिब, राम नाम बिनु तृपति न श्रावे ॥ भैरउ, महला १,

परमात्मा के विविध नाम — श्री गुरु ग्रंथ साहिब में परमात्मा के किसी विशेष नाम का हो प्रयोग नहीं हुआ है। गुरुआं ने स्थान-स्थान पर इस बात का संकेत किया है कि परमात्मा के असंख्य नाम है। उनकी संख्या इतन अधिक है कि जिहा द्वारा उनकी गणना हो ही नहीं सकती । वे नाम अनेक हैं, उनकी कीमत नहीं पायी जा सकती ।

वास्तव में, परमात्मा किसी खास नाम के अन्तर्गत नहीं सीमित किया जा सकता। उसका वास्तविक नाम केवल उसकी सत्यता अथवा अस्तित्व का खब्र अथवा प्रतीक हो सकता है। शेष जितने नाम, मनुष्य की भाषा में बरते जाते हैं, वे सभी कृतिम नाम हैं। परमात्मा के अस्तित्व का बोधक केवल 'सितनामु' है, जिसका भाव सर्वत्र्याभी सत्ता है। परमात्मा के समीप कोई विशिष्ट शब्द अथवा नाम कोई विशेष अर्थ नहीं रखता। नाम तो केवल हादिक भावों के प्रकाशन का संकेत मात्र है। परमात्मा घट-वट ब्यापी होने के कारण हमारे आंतरिक भावों को भली-माँति जानता ही है। उसके बुलाने के लिए किसी भाषा को आवश्यकता नहीं है। इसो बात को ध्यान में रखते हुए सिक्ख गुरुआं में परमात्मा का कोई खास नाम नहीं रखा। हिन्दू-मुसलमानों दोनों ही धमों में प्रयुक्त होने वाले नाम गुरुवाणी में बड़ी अद्धा से व्यवहृत हुए हैं अ। गुरुवाणी में सगुण और निर्गुण दोनों ही नामों के प्रयोग हुए हैं, पर उन सबका प्रयोग निर्गुण ही अर्थ में हआ है।

एक बार शाहंशाह जहाँगीर ने छुठें गुरु श्री हरगोविन्द जी से प्रश्न किया, "हिन्दू राम, नारायण, परब्रह्म और परमेश्वर की उपाधना करते हैं और मुखलमान अल्लाह के उपासक हैं। इन दोनों अर्थात् हिन्दू-मुखलमानों की उपासना में क्या अन्तर है !" इस पर गुरु हरगोविन्द जो ने गुरु अर्जुन

देव जी द्वारा रचित वाणो द्वारा उत्तर दिया ४-

<sup>1.</sup> श्री गुरु ग्रंथ साहिब, अनेक असंख नाम हिर तेरे न जाही जिह्ना इतु, गनएो ॥ भैरड, महला ४, पृष्ठ 113५

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, तेरे नाम श्रनेक कीमति नहीं पाई ॥ मारू सोलहे, महला ३, पृष्ठ १०६७

३ गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १५८

४. सिक्स रिलीजन, भाग ४, मैकालिफ, पृष्ठ १५

कारन करन करीम । सरव प्रतिपाल रहीम ।

प्रालह प्रालख प्रपार । खुदि खुदाइ वड बेसुमार ।।१॥

प्रां नमो भगवंत गुसाई । खालकु रिव रिहग्रा सरव ठाई ॥१॥रहाउ॥

जांनाथ जगजीवन माधो । भड भंजन रिद माहि प्रराधौ ॥

रिखीकेश गोपाल गोविन्द । पूरन सरवत्र मुकंद ॥२॥

मिहरवान मडला तृ ही एक । पीर पैकान्यर शेख ॥

दिला का मालकु करे हाकु । कुरान कतेव ते पाकु ॥३॥

नाराइण नरहर दइन्राल । रमत राम घट घट आधार ॥

वासदेव बसत सभ ठाइ । लीला किछु लखी न जाइ ॥॥॥

पिहर दइन्रा करि करने हार । भगती बंदगी देहि सिरजणहार ॥

कहु नानक गुरि खोए भरम । एको खलहु पारत्रहम । ॥॥।३॥॥ ४५

उपर्युक्त "शब्द" से भली भाँति यह सिद हो जाता है कि गुकन्नो

के लिए श्रकाल पुरुष के नामों में कोई श्रन्तर नहीं था । सभी नाम एक

शेरसिंह जो ने श्री गुर प्रत्थ साहित जी तथा दशम प्रत्थ में प्रयुक्त होने वाले परमात्मा के नामों का वर्गीकरण निम्नलिखित ंग से किया है 3 । १. हिन्दू नाम । २. मुसलमानी नाम। ३. नवीन नाम।

र. हिन्दू नाम — गुक्वाणी में अकाल पुरुष के लिए निगुंणी और १. हिन्दू नाम — गुक्वाणी में अकाल पुरुष के लिए निगुंणी जाने सगुणी दोनों ही प्रकार के नाम पाये जाते हैं। निगुंणी नामों ने अन्युत, परब्रह्म, अविनाशी, पूर्ण, सर्वमय, निरंकार, निगुंण, अपरंपार, सर्वाघार, अथोनि, स्वयंभु, अकालमूर्ति अञ्यक्तअगोचर आदि नामों के प्रयोग मिलतेहैं भ

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्र'थ साहिब, रामकली, महल ५, पृष्ठ ८३६-३७

२. गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १५६

३. गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १५६

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, हे अचुत हे पारबहम अविनासी अधनास

हे संतह के सदा संगि निधारा आधार ॥पडदी ५५॥
गडदी, बावन अखरी, महला ५, पृष्ठ २६१
तथा, श्री गुरु प्रथ साहिब, अमोघ दरसन आजूनी संभड ।
अकाल मुरति जिसु कदे नाही खड ॥
अविनासी अविगत अगोचर समु किछु तुम्म ही है लगा॥
मारू, महला ५, पृष्ठ १०८२

सगुणी नामों में श्राधकांशतः विष्णु के श्रवतार सम्बन्धी नाम पाये जाते हैं—यथा मधुस्दन, दामोदर, ह्यीकेश; गोवधनधारी, मुरली-मनोहर, हरि, मोहन, माधव, कृष्णा, मुरारी, घरणीधर, नृसिह, नारायण, वामन,श्री रामचन्द्र, बनमाली, चक्रपाणि, गोपीनाथ, वासुदेव, मुंकुंद, लक्ष्मीनारायण, कमला-कन्त, श्रीरंग, केशव, चतुर्भुं ज, श्यामसुन्दर, शंखचकधारी, जगबाथ, गोपाल, शारंगधर,भगवान, बहूला, धनंजय, गाविन्द, कृष्ण, राम, श्रीधर श्रादि।

२. मुसलमानी नाम—मुसलमानी नामों में अल्लाइ,कादिर, करोम, रहीम, अखुदा, खालिक, मिहरबान, मीला, पीर, पैगम्बर, शेख, पाक आदि नामों के प्रयोग मिलते हैं।

३. नवीन नाम-गुब्बों ने कुछ नवीन नामों के भी प्रयोग गुब्दाखी में किये हैं। शेरिवह ने इनकी चार कोटियाँबनायी है की वे निम्नलिखित हैं-

१.श्री गुरु प्रन्थ साहिब, मधुसूदन दामोदर सुधामी।

धनंजी जलि थलि है महीऐ ॥१२॥२॥११॥ मारू, महला ५, एष्ठ १०८२-८३

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, दीन दइश्राल गोपाल गोविन्दा हिर विश्रावहु गुरमुखि गाती जीठ ॥

> निरहारी केसव निरवैरा ॥२॥६॥१३॥ माम, महला ५, एष्ठ ६८

३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब,जिप मना तुं राम नराइणु गोविन्दा हरि माधी ।

दुख हरण दीन सरण आधर चरन कवल बराधीए ।।।।।३॥ रागु गड़बी, महला ५, पुष्ट २४८

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, खलाहु श्रलखु खगंम, कादरू करणहारु करीमु । सभी दुनी खावण जावणी मुकामु एकु रहीमु । सिरी रागु, महला १, पृष्ठ ६४

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, कारन करन करीम। सरब प्रतिपाल रहीम ॥

दिला का मालकु करें हाकु। कुरान कतेव ते पाकु ॥ रामकली, महला ५, पृष्ठ ८६६-१७

६. गुरमति दरशन, शेरसिंह, प्रष्ठ १६०-१६१

(क) पहले प्रकार के तो वे नाम हैं, जिनसे परमात्मा के प्रेम में मिलता श्रीर समानता का भाव परिलक्षित होता है। इस भाव को प्रकट करने वाले नाम हैं-मित्र, मीत, प्रीतम, पित्रारा, सजस श्रीर यार ।

(ख) गुरु जी ने अकाल पुरुष की निर्लिप्तता और उचता की भावना को उसकी लिसता और सर्वेब्यापकता के साथ जोड़ कर नया आदर्श रखा है। गुरुवाणी में अकाल पुरुष को तरोवर (पेड़) भी कहा गया है?। परमात्मा के स्वरूप को प्रकट करने का यह अलंकार मात्र है। नाम नहीं ।

(ग) दशम गुरु ने कुछ ऐसे नामों के प्रयोग किये हैं, जिनसे वीर रस का भाव प्रकट होता है। महावली योदाओं के लिए ऐसे नाम आव-श्यक हैं। उनके हृदय में इन नामों से बीर रस का संचार होता है। वे नाम निम्नलिखित है-

अधिकेतु; अधिपास, खड्गकेतु, महान काल, सर्वलोह, महालोह, सर्वकाल आदि ।

(घ) गुरु वाशी में कुछ ऐसे नाम भी हैं, जो ऋसाम्प्रदायिकता के

परिचायक है-उदाहरगार्थ 'ग्रधरम' ग्रीर ग्रमज़हब"।

वाहिगुरु-वाहिगुरु नाम सिक्खों में बहुत अधिक प्रचलित है। यह सिक्खों में उसी भाँति प्रचलित है, जिन प्रकार मुमलमानों में 'ऋल्लाइ', हिन्दुओं में राम नाम प्रचलित है। खालमा के निर्माण के साथ ही साथ 'वाहिग्रक' नाम अधिक ब्यापक हो गया आर यह परमात्मा का विशिष्ट नाम समझा जाने लगा । परन्तु गुरु नानक देव का बदाचित् यह तात्पर्य

उर्ध्वमुलोऽवाकशास प्योऽश्वत्थः सनातनः

कठोपनिपद्, अध्याय २, वन्ती २, मन्च १

१. गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १६०

२. ठीक यही भावना श्रीमद्भगवद्गीता में भी पायी जाती है उद्यंमूलमधःशाखमश्वत्थं प्राहुस्ययम् । श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय १५, रलोक १ कटोपनिषद् में भी यहां विचार दिखाई पढ़ता है-

३. गुरमति दरशन, शेरसिंह, पुष्ट १६०

४. गुरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १६०

प्र गरमति दरशन, शेरसिंह, पृष्ठ १६०-१६१

नहीं था कि वाहिगुरु को 'परमात्मा' का विशिष्ट नाम बनाया जाय। 'वाहिगुरु' में परमात्मा के नाम की भावना उतनी अधिक नहीं है। हाँ, यह बात आवश्यक है कि सिक्खों के लिए 'वाहिगुरु' का जप आवश्यक है। इसका भाव यह है कि सिक्ख गुरु अकाल पुरुष के अस्तित्व और सर्वव्यापकता की अनुभूति पर्वतों, समुद्रों आकाश से लेकर बालू के कणों तक में करे। जब कोई सिक्ख प्रकृति में अकाल पुरुष की आश्चर्यमयी भावना को अनुभूति करेगा, तो वह "विस्माद" (आश्चर्यमय) अवस्था में आ जायगा और उस आनंदमयी अवस्था में उसके मुँह से अकस्मात 'वाहि गुरु, वाहिगुरु' निकल पड़ेगा । सारांश यह कि 'वाहिगुरु' मन की 'विस्माद' अवस्था का अन्तिम चि ह है। यह 'राम' अथवा अल्लाह की भाँति संज्ञक नाम नहीं है। तैंचिरीयोपनिषद में भी इसी आनन्दमयी अवस्था की अनुभूति के पश्चात् साधक के मुख से निम्नलिखित उद्गार अकस्मात् निकल पड़ते हैं—

पुतस्साम गायबास्ते । हा३ बु हा ३, ३ हा, ३ बु 3।।

श्रयात "सब रूप होने कारण ब्रह्म ही साम है। उस सबसे श्रमित्र रूप लोक पर श्रनुग्रह करने के लिए साम गान करता है। किस प्रकार साम गान करता है? हा ३, ब्रह्म ३, हा ३, ब्रह्म ये तीन शब्द 'ग्रहो' के सूचक हैं। इस श्रथ में अत्यन्त विस्मय प्रकट करने के लिए है। ""

इस प्रकार "वाहिगुरु" विलकुल नवीन शब्द हैं। यह सिक्ख की आंतरिक अवस्था का प्रतीक है।

नाम-जप-श्री गुरु ग्रन्थ साहिब में नाम-जप श्रीर नाम-स्मरण पर बहुत अधिक बल दिया गया। नाम-जप तथा नाम-स्मरण से ही परमात्मा की समीपता प्राप्त होती है। गुरुवाणी के पदों पर ध्यान देने से नाम-जप तीन प्रकार के प्रतीत होते हैं—

१. साधारण जप। २. अजपा जप। ३. लिव चप।

१. गुरमति दरशन, शेरसिंह, १६८ १६१

२. गुरमति दरशन, शेरसिंह पृष्ठ १६१

३. तैत्तिरीयोपनिषद्, बल्ली ३, अनुवाक १०, मंत्र ५

४. शांकर भाष्य, (तैत्तिशीयोपनिषद्) गीता प्रेस, गोरखपुर, पृष्ठ २४४

१ साधारण जप—साधारण जण जिह्ना से प्रारंभ होता है। कतिपय
विद्वान् इस जप को 'तोता रटनी' जप कहते हैं श्रीर उनकी यह धारणा
है कि इस जप से कुछ लाभ नहीं होता। परन्तु हमारी समक्त में उनकी
वह धारणा ठीक नहीं है। पहले पटल साधक को श्रपनी नाम-जपसाधना में साधारण जप का ही सहारा लेना पड़ता है। यह साधारण जर,
'श्रजरा श्रप' तथा 'लिव जप' की नींव है। साधारण जप स्थूल श्रवस्य
है, पर इससे श्ररीर में स्थित मल-विद्येणों का नाश होता है। पंचम गुरु
श्रजुन देव ने इस जप की महत्ता भली भाँति सिद्ध की है। उनका कथन है
"सर्व निवासी परमात्मा घट-घट-वासी है। यह सबमें लिपायमान होकर
भी श्रलिस है। वैसे तो नाम का निवास सब स्थानों में है, पर संतों की जिह्ना
में विशेष रूप से हैं । जिह्ना जप साधारण होते हुए भी धीरे-धीरे श्रसाधारण
प्रभाव दिखलाता है। रसना के जप से धीरे-धीरे तन, मन दोनों ही निर्मल
हो जाते हैं । स्वयं भी नाम-जप करना चाहिए श्रीर दूसरों से भी नाम-जप
कराना चाहिए ।

२ अजपा-जप — जब साधारण-जप अथवा जिह्वा-जप का पूरा-पूरा अभ्यास हो जाता है, तब अजपा-जर का प्रारंभ होता है। अजपा-जप में जिह्वा का काम समाप्त हो जाता है और श्वास-प्रश्वास के आधार पर प्रारम्भ होता है। श्वास-प्रश्वास के तार पर यह जप होता रहता है। गुरु नानक देव ने उपर्युक्त अजपा-जप के लिए बहुत बल दिया है—

श्रजपा जापु जपै मुखि नाम ॥१६॥१॥

बिलावलु, महला १, पृष्ठ ८४०

३. लिब-जप-जिह्ना जप परमात्मा-प्राप्ति का प्रथम कोपान है।

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्थ साहिब, सरब निवासी घटि घटि बासी लेपु वही नानक कहत सुनहु रे लोगा संत रसन को बसहीग्रउ ॥ जैतसरी, महला ५, एष्ट ७००

२. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, रसना सचा सिमरीए मनु तनु निरमल होइ। सिरी रागु, महला ५, एष्ट ४३

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, सिमरि सिमरि सिमरि सुखु पावहु । श्रापि जपहु श्रवरहु नामु जपावहु ॥ गउदी सुखमनी, महला ५, पृष्ट २६०

यह प्रथम सोपान अजपा-जप तक पहुँचा देता है, जो परमात्मा-प्राप्ति का द्वितीय सोपान है। अजपा-जप से फिर इम तृतीय और अंतिम सोपान तक पहुँच जाते हैं। लिव-जप ही अंतिम सोपान है। लिव-जप में वृत्ति द्वारा जप होने लगता है। यह जप अत्यन्त भाग्यशाली साधक को प्राप्त होता है। इस जप में शरीर, जिहा और मन एकनिष्ठ और केन्द्रीभूत हो जाते हैं अर्थात् शरीर, जिहा और मन तीनों से एक साथ जप होता रहता है। गुरु नानक देव ने एक आध्यात्मक रूपक द्वारा इसका चित्रण किया है—

काइश्रा कागदु जे थीए, पिश्रारे मनु मसवाणी धारि । ललता शेलिण सच की पिश्रारे हिर गुण लिखहु वीचारि ।। धनु लेलारी नानका पिश्रारे साचु लिखे उरधारि ॥८॥३॥ सोरठि, महला १, पृष्ट ६३६

श्रधात "शरीर कागज हो, मन दवात श्रौर जिहा लेखनी हो श्रीर हिर का गुण्गान ही उसकी लिखावट हो। तात्पर्य यह कि मन रूपी दवात में जिह्ना रूपी लेखनी हुवो कर हिर गुण की लिखावट शरीर रूपी कागज पर लिखी जाय। नानक कहते हैं कि ऐसा लेखक धन्य है, वह हृदय में सत्य ही धारण करता है श्रीर उसी को लिखता है।"

लिव जप में मनुष्य का व्यक्तिगत आन्तरिक भाव, ब्रह्मागड के समध्यात आन्तरिक भाव में मिलकर विलीन हो जाता है। यह निमम्रता ऐसी घनीभूत होती है कि न तो बोड़ने से टूटती है और न खुड़ाने से छूटती है। इस लिव जप के बिना सारा जीवन थोथा और व्यर्थ है—

साची लिवै बिनु देह निमाणी।
देह निमाणी लिवै बामहु किया करे बेचारिया। ॥६॥
गुरुमुख लिव-जप में निरन्तर जगता रहता है। लिव-जप की अनु-

भूति मात्र जप है। इसमें तो अनुभूति मात्र ही अवशिष्ट रहती है-

गुरमुखि जागि रहे दिन राती। साचे की लिव गुरमति जाती<sup>२</sup> ॥४॥५

इस प्रकार यह लिय-जप अत्यन्त दुर्लम वस्तु है। करोड़ों में विरला ही इस जप को करता है। इस लिय जप का परिखाम यह होता है कि सूठ

१. श्री गुरु प्र'थ साहिब, रामकली, महला ३, खनन्दु, पृष्ट ११७

२ श्री गुर प्रंथ साहिब, मारू सोलहे, महला १, पृष्ठ १०२४

त्रीर लालच समाप्त हो जाते हैं। जो कुछ भी होता है, वह सहज भाव से होता जाता है। साधक को कुछ प्रयास नहीं करना पड़ता। वह निरन्तर परमात्मा के रस का पान करता रहता है—

गुरमुखि राम नामि लिव लाई। कूड़े लालचि ना लपटाई॥ जो किछु होवे सहजि सुभाइ। हरि रसु पीवे रसन रसाइ॥ कोटि मधे किसहि बुमाई। आपे बससे दे विडिआई?॥

नाम-प्राप्ति

नाम-प्राप्ति के लिए आन्तरिक प्रेम आवश्यक है— नामु न पावहि बिनु असनेहर ॥२॥४॥२४॥

नाम का निवास अशुद्ध अन्तः करण में नहीं रहता। निर्मल मन ही उसका निवास स्थान है---

इरि जीउ निरमल निरमला निरमल मनि वासा<sup>3</sup> | १।। रहाउ ।।७।।२३।। श्री गुरु ग्रंथ साहिव में इस बात पर अत्यधिक बल दिया गया है कि नाम-ाप्ति गुरु द्वारा है। होती है—

सतिगुर ते हरि पाईपे भाई। श्रंतरि नामु निधानु है पूरे सतिगुरि दीश्रा दिखाई । १।।रहाउ ॥ तथा, गुरु ते नामु पाईपे वडी वडिशाई ।।१।।४।।२६।। तथा, सतिगुर दाते नामु दिदाइश्रा ।।

तथा, सितगुर दाते नामु दिदाइका ।। बद्भागी गुर दरसनु पाइका ।।

तथा, सिनगुर दाता राम नाम का होर दाता कोई नाही ।।२॥४॥ नाम-प्राप्ति के लिए इसीलिए गुरु-सेवा श्रावश्यक है—

रसना नामु सभु कोई कहै । सतिगुरु संवै ता नामु लहै ।।

१, श्री गुरु अंथ साहिब, मलार, महला ३, प्रव्ट १२६२

२- श्री गुरु प्रंथ साहिब, गउदी गुआरेरी, महला ३, एण्ड १५६

३. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु बासा, महला ३, एष्ठ ४३६

४. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु आसा, महला ३, पुष्ठ ४२५

५. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, रागु बासा, महला ३, पृष्ठ ४२४

६. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, माक्क, महला ४, पृष्ठ २३२

७. श्री गुरु प्रंथ साहिब, मलार, महला ३, प्रष्ठ १२५६

८. श्री गुरु प्र'ध साहिब, मलार, महला ३, प्रष्ठ ३२६२ २२

तथा, गुर सेवा नाउ पाईऐ सचै रहे समाइ ।।

तया, जिनी सतिगुर सेविका तिनी नाउ पाइका वृक्षहु करि वीचारु?।

नाम-प्राप्ति के लिए परमात्मा की कृपा परमावश्यक है। परमात्मा की असीम अनुकम्पा से ही नाम-प्राप्ति होती है और बन्धन से निवृत्ति होती है। मन के सारे जंजालों का विस्मरण हो जाता है और गुरु के चरणों में प्रेम बहुता है—

करि किरपा दीश्रा मोहि नामा बंधन ते छुटकाए।

मन ते बिसरिको सगलो धंधा गुर की चरणी लाए<sup>3</sup> ॥१॥३॥

श्रत: नाम-रूपी श्रीषधि उसी को प्राप्त होती है जिसके ऊपर परमात्मा की कृपा होती है—

नामु श्रवसञ्ज सोई जनु पानै । हिर किरपा जिसु श्रापि दिसानै ४ ॥४॥१०॥७३॥

सारांश यह कि नाम-प्राप्ति के लिए आत्म-कृपा, गुरू-कृपा और पर-मात्म-कृपा तीनों ही आवश्यक है।

नाम-प्राप्ति के फल-नाम-प्राप्ति के अनन्त फल होते हैं। मोटे तौर से उन फलों को दो भागों में विभक्त किया जा सकता है-

१. सांसारिक अथवा ऐहिक फल।

२. पारमार्थिक फल ।

संचेप में पृथक्-पृथक् दोनों का विवेचन किया जायगा।

सांसारिक फल-परमात्मा के भजन करने वालों भक्तों की चार

श्रयाथीं, श्रार्व, जिज्ञासु एवं शानी। श्रयाथीं श्रीर श्रार्व भक्तों की गणना तो कम या वेश सांसारिक श्रेणी में ही की जा सकती है, क्योंकि वे संसार के भोगों की प्राप्ति श्रयवा दु:खों का निवारण ही चाहते हैं। जिज्ञासु श्रीर शाना भक्त की गणना पारमार्थिक भक्तों में की जा सकती है। परन्तु इतना तो निश्चय है कि जो जिस भाव से नाम की उपासना करता है, उसे

<sup>1.</sup> श्री गुरु मंथ साहिय, सिरी रागु, महला ३, एट ३३

२. श्री गुरु प्रेय साहिब, सिरी रागु की बार, महला ३, एष्ठ ८६

३. श्री गुरु प्रंथ साहिब, धनासरी, महला ५, पृष्ठ ६७१

४. श्री गुरु म'थ साहिब, गउदी गुष्पारेरी, महला ५, पृष्ठ १७३

उसी भाव की सिद्धि भी प्राप्त होती है। नाम अनन्त कल्पतर तथा कामधेनु है। इसी से यह सबकी मनोकामनाओं को पूरा करने में समर्थ है। नाम के गुणागन से लोक-परलोक दोनां ही सुहावने हो जाते हैं। नाम की उपासना से किल्युग के सारे क्लेश मिट जाते हैं और यमदूतां से छुटकारा प्राप्त हो बाता है। इससे शत्रुओं का नाश हो जाता है, अन्य उपाय नहीं है?। नाम-स्मरण से सारे रोगों का मूल ही नष्ट हो जाता है । नाम-स्मरण से सारों वस्तुएँ प्राप्त हो जाती हैं, कोई भी विन्न दिखायी नहीं पहना। परमात्म नाम-स्मरण करने वाले साधक की प्रतिष्ठा स्वयं रखता है, कोई भी उसका अस्तित्व नहीं मिटा सकता। नाम-स्मरण से महान् सुम्बों की प्राप्ति होती है। नाम के गुणागन से रोग समूल नष्ट हो जाते हैं नाम को मन में बसाने से सारों आशाओं की प्राप्ति हो जाती है और साथ ही किसी प्रकार का विन्न भी नहीं उपस्थित होता है। जो नाम की आराधना करते हैं, उनके सारे कार्य बन जाते हैं । नाम-जप से करोड़ों मनोरथ हाथ में आ जाते

हलतु पलतु होहि दोवै सुहेले । रामकती, महला ५,

पृष्ठ ८६५.

२. भी गुरु प्रंथ साहिब, किल क्लेस मिटंता सिमरिण काटि जमदूत फारु ॥ १ रहाउ ॥

सम्बु-दहन हरिनाम कहन अवर कछु न उपाउ॥

Sususan

गूजरी, महला ५, पृष्ठ ५०३

३. भी गुद प्रंथ साहिब, सिमरत सिमरत प्रभ का नाउ। सगल रोग का बिनसिमा थाउ॥

गउदी, महला भ, पृष्ट १६१

४. भी गुद ग्रंथ साहिब, तैदै सिमरिश हमु किछु लघमु विसम् न डिटमु कोई॥

कोइ न लागै विघनु आपु गवाईए।।

गूजरी की वार, महला ५, पृष्ठ ५२०

प्र. श्री गुरु प्रंथ साहिब, जिन जिनि नामु धित्राइत्रा तिन के काज सरे॥१४॥१॥ माभ, बारहमाहा, महला प्र, पृष्ठ १३६

१. श्री गुरु प्रथ साहिब, राम के गुन गाउ।

हैं । नाम-जप से मनोवांछित फलों की प्राप्ति होती है और सारे शोक तथा संताप दूर होते हैं । नाम-जप स्त्रीर नाम-स्मरण से निरन्तर सुख की प्राप्ति होती है, सारे कल्मध, पाप, दु:ख, दरिद्रता और भूख नध्द हो जाती है । जिसके हृदय में नाम का निवास है, उसके संपूर्ण कार्य हो जाते हैं श्रीर वह करोड़ों धन पा जाता है " सारांश यह कि सारी शक्तियाँ श्रीर प्रभुता नाम की चेरी हैं ।

(२) पारमार्थिक फल-नाम-जप से प्राप्त होने वाले सांमारिक फल, तो पारमायिक फलों की अपेद्धा अत्यन्त अल्प हैं, क्योंकि बड़ी से बड़ी सांसारक ऐश्वयं प्राप्ति अथवा सिद्धि नष्ट-धर्मा ही हैं। सभी नाम-रूपात्मक बरतुएँ नश्वर आरे बग्मगुर है। इसी से सब्चे भक्त परमात्मा से न तो कभी सांसारिक वैभव माँगते हैं, न किसी प्रकार की सांसारिक सिब्धि ही चाइते हैं। उनकी तो परम सिंद परमात्मा ही है। उनका तो परम वैभव इरि ही हैं, क्योंकि सारी सिद्धियों, सारे पेश्वर्य नाम में ही प्रतिष्ठित

भैरड, महला ५, पृष्ठ ११३७

२. श्री गुरु प्र'थ साहिब, मन मेरे रामु नामु जिप जापि । मन इखे फल भु'चि तृ सभु चुकै सोग सतापु ॥ रहाउ ॥ १७॥८०॥

सिरी रागु, महला ५, पृष्ठ ४८

३, श्री गुरु प्र'थ साहिब, हरि हरि नामु जपहु मन मेरे जितु सदा सुखु होवे दिन राती।

इरि इरि नामु जपहु मन मेरे जितु सिमरत सिभ किलविस पाप लहाती।।

> हरि हरि नामु जपहु मन मेरे जितु दालदु दुख सुब सभ लहि जाती ॥

> > सिरी रागु की बार, महला ३, पृष्ठ ४८

४. श्री गुरु प्र'थ साहिब, जिसु नाम रिदै तिसु पूरे काजा ॥

जिसु नाम रिदै तिनि कोटि धन पाए ॥ १॥ १॥ १॥

भैरड, महला ५, पृष्ठ ११५५

 श्री गुरु प्र'य साहिब, सरब जोति नामै की चेरि ।।२।।१॥ वसंत, महला १, पृष्ठ ११८७

१. श्री गुरु प्रथ साहिय, कोटि मनोरथ बावहि हाथ ॥१॥४॥

हैं। नाम का सच्चा प्रेमी, परमात्मा का सचा भक्त तो सिद्धियों को वमन की माँति त्याग देता है। जिज्ञास और ज्ञानी की दृष्टि में बड़े से बड़ा ऐश्वर्य बिना नाम के मिथ्या है और ज्ञार-तुल्य है। उन्हें तो नाम में ही रल, जब हर, माणिक तथा अमृत प्रतीत होता है?। वे तो नाम को ही अपना सर्वस्व समझते हैं और उन्हें नाम-धन के बिना अन्य धन विष के सदश प्रतीत होते हैं ।

श्रतः ऐसे भक्तों को पारमाथिक फल प्राप्त होते हैं। निर्मल नाम से इउमै का नाश होता है और रागात्मिका भक्ति की प्राप्ति होतो है, जिसे परमानन्द मिलता है। उस सदैव ही श्रानन्द हो श्रानन्द रहता है, कभी शांक नहीं होता। नाम से साधक स्वयं तो मुक्त ही होता है श्रीरों को भी मुक्त कराता है । निस्य के नाम-जप से काम कोंघ श्रहंकार नब्ट हो जाते श्रीर एक परमात्मा में निष्ठा बढ़ती है ।

नाम-जप से साधक में जो परिवर्तन होते हैं, उनका गुरु श्रर्जुन देव ने इस मौति चित्रण किया है, नाम-जप से सर्व प्रथम पराई-निन्दा का त्याग हो जाता है। लोभ, मोहादि दूर हो जाते हैं श्रीर परम वैध्यव की रहनी

१. श्री गुरु प्र'य साहिब, बिनु हरि नाम मिथिका सभ छार ॥४॥८॥ भैरड, महला ५, प्र. ११३७

२. श्री गुरु प्रथ साहिब, रतन जवेहर माणिका श्रंसृत हिर का नाउ ॥ शाविषाटणा

सिरी राग्, महला ५, पृष्ठ ४८

३. श्री गुरु प्रथ साहिब, नाम-धन बिनु होर सभ बिखु जागु ॥१॥२॥ धनासरी, महला ३, पृष्ठ ६६४

थ श्री गुरु प्रथ साहिब, निरमल नामि हउमै मलु घोइ ।

श्रापि मुकतु श्रवरा मुकतु करावे ॥३॥२॥ धनासरी, महला ३, प्रष्ठ ६६४

प् श्री गुरु प्रन्थ साहिब, हिर का नामु जवीपे नीत । काम क्रोध श्रहंकार बिनसै लगै एकै प्रीति ॥

शारहाउ॥१ |१३॥

प्रभाती, महला ५, विभास, पृष्ठ १३४१

प्राप्त होती है, जिससे परमात्मा श्रात्यन्त निकट दिखायी पड़ता है। फिर वह अत्यन्त त्यागी हो जाता है। उस साघक का संग श्रहंबुद्धि से खूट जाता है श्रीर काम-कोध का सारा रंग उतर जाता है।.....वैरी श्रीर मित्र समान से लगते हैं, क्योंकि पूर्ण परमात्मा सभी में व्याप्त होता है। प्रभु की श्राज्ञा मानने में सुख प्राप्त होने लगता है। !"

गुक रामदास जी ने नाम की आराधना के निम्नलिखित फल बताये हैं, गुक की वाणी द्वारा नाम सुनने से सभी कार्यों की सिद्ध हो गयी, और सारे कार्य अत्यन्त सुद्दावने लगने लगे। गुक के मुख द्वारा नाम की आराधना से नाम रोम रोम में रम गया। नाम की आराधना से (मन, बुद्धि, चित्त, आईकार) सब कुछ पवित्र हो गए। उसी की आराधना के फलस्वरूप नाम का वास्तविक रहस्य समक में आ गया कि 'उसका न कोई रूप है, न रेखा।' जो नाम सर्वत्र घट घट में व्याप्त है, उसमें रमने से तृष्णा और भूख की निवृत्ति हो गयी, तन, मन शीतल हो गए तथा सुद्दावने प्रतीत होने लगे?।"

एक स्थल पर गुरु श्रर्जुन देव ने गुरु द्वारा प्राप्त होने वाले नाम के जप से निम्नलिखित फल बतलाये हैं 3—

> श्री गुरु मंथ साहिब, प्रथमे छोड़ी पराई निन्दा । उतर गई सभ मन की चिन्ता ।।

प्रभ की खागिखा मानि सुखु पाइखा । गुरि प्रै हरि नामु दहाइखा ।।३॥२७॥४०॥ भैरउ, महला ५, एष्ट १३४७ २. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, वाणी राम नाम सुणी सिधि कारज समि

सुहाए राम ।

मनु तनु सीवल सींगाह सभु होत्रा गुरमित रामु प्रगासा ॥ रागु खासा, महला ४, एष्ठ ४४३

३. श्री गुरु प्रन्थ साहिब, जासु जपत भउ आपदा जाइ ।२।।

जासु जपत सुणि अनहत धुनै ॥७॥२॥ रागु गउड़ी गुआरेरी, महता ५, पृष्ठ २३६

- १. सांसारिक ऋापदाएँ नष्ट हो जाती हैं।
- २. चंचल मन स्थिर हो जाता है।
- रे. पुनः दुःख की प्राप्ति नहीं होती।
- ४. इउमै वरा में हो जाता है।
- ५. पंच कामादिक वशीभृत हो जाते हैं।
- ६. हृदय में अमृत का संचार होता है।
- ७. तृष्णा-निवृत्ति हो जाती है।
- परमारमा रूपी रत्न की प्राप्ति होती है।
- E. करोड़ों पाप और अपराध मिट जाते हैं।
- १०. मन शीतल हो जाता है श्रीर सारे मलों को खो देवा है।
- ११. अनेक वैकुगठ-निवास का फल होता है।
- १२. सहजावस्था के मुख में निवास होता है।
- १३. तृष्णा रूपी अग्नि नहीं जलाती।
- १४. काल का प्रभाव भी नष्ट हो जाता है।
- १५. भाग्य ऋत्यन्त निर्मल हो जाता है।
  - १६. सारे दु:खों का नाश हो जाता है।
  - १७. सारी कठिनाइयाँ समाप्त हो जाती है।
  - १८. स्रीर स्रनाइत ध्वनि सुनायी पड़ती है।

इस स्थल पर सांसारिक और पारमार्थिक फल एक कर दिये गए हैं। अन्य स्थल के वर्णनों में भी यही बात पायी जाती है।

नाम-जप से ही 'घरम खरड', 'गिश्रान खरड', 'सरम खरड', 'करम खरड', तथा 'सचलरड' का बोध शक्य है । नाम-जप से ही 'अनइद कुन-कार' तथा 'सुन समाधि' की प्राप्त होती है ।

अन्त में नाम द्वारा ऐसी अवस्था प्राप्त होती है, जो वर्णनातीत है। यह मन, बुद्धि, चित्त से परे है। इस अवस्था का नामकरण गुरुओं द्वारा 'विस्माद अवस्था' किया गग है। नाम का 'जहूर' ही विस्माद है। इसकी

श्री गुरु प्रंथ साहिब, देखिए 'धरम खण्ड आदि का स्वरूप', जपुत्री, पृष्ठ ७-८

२. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, प्रभ के सिमरनि अनहद सुनकार ।।७॥१॥ गड़दी सुल्रमनी, महला ५, पृष्ठ २६५

वास्तिक स्थिति वहीं जान सकता है, जो इसका अनुभव करता है। यह वह अवस्था है, जो मनुष्य को छाहंकार की चहारदीवारी से बाहर निकाल कर आत्म-स्वरूप में स्थित करके छालौकिक मस्ती प्रदान करती है । नाम की घनीभून अनुभूति ही विस्माद अयस्था है और विस्माद का 'जहूर' ही 'वाहिगुर' पद है ।

तमा तो गुरु अर्जुन देव ने कहा है—
विसमन बिसम भए विसमाद ।
जिनि बृक्तिया तिसु बाइया स्वाद ॥८॥१६॥
तथा, नउ निधि अंस्तु अभ का नाम । देही महि इसका विसासु ॥
सु'न समाधि अनहत तह नाद । कहनु न जाई अचरज बिसमाद ।।
आर्रेश

इस विस्माद अवस्था में अमेद-स्थिति प्राप्त होती है। अतः इस अवस्था में भी विस्माद है, संसार भी विस्माद है और जीव भी विस्माद है। जीव, ब्रह्म और ब्रह्मायड सभी विस्माद अवस्था में एक हो जाते हैं। इसलिए गुरु नानक देव जी 'आसा की वार' में प्रत्येक वस्तु को विस्माद में ही देखते हैं। इन्हें वेद, नाम, जीव और जीवों के भेद अनेक रूप रंग, पवन, पानी, अपि और अपि के विविध रूपों के खेल, खरड-ब्रह्मायड, संयोग-वियोग, भूख-भाग, सिफति-सलाह, राइ-कुराइ, 'नेहैं-दूरि' सब कुछ में विस्माद दिखायी पड़ता है—

विसमाद नादु विसमादु वेद । विसमाद जीश्र विसमादु भेद ॥ विसमाद रूप विसमादु रंग । विसमादु नागे फिरहि जंत ॥ विसमादु पउग्र विसमाद पाणी। विसमादु श्रगनि खेडहि विडाणी ॥ विसमादु धरती विसमादु खाणी। विसमादु सादि लगहि पराणी।। विसमादु सजोगु विसमादु बिजोगु। विसमाद भुख विसमाद भोग।। विसमादु सिफति विसमाद सालाह। विममाद उक्कद विसमादु राहु॥

<sup>1.</sup> श्री गुरु प्रन्य साहिब, सु'न समाधि नाम रस माते ॥७॥२॥ गउड़ी, सुखमनी, महला ५, पृष्ट २६५

२. गुरमति दरशन, शेरसिंह,पृष्ठ ३०८

३, श्री गुरु ग्रंथ साहिब, गडदी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २८%

४. श्री गुरु प्रथ साहिब, गउदी सुखमनी, महला ५, पृष्ठ २३३

विसमादु नेदे विसमादु दूरि । विसमाद देखे हाजरा हजूरि ॥
देखि विदाख रहिन्ना विसमादु । नानक बुक्क पूरे भागि ॥१॥३॥
उपर्युक्त 'विस्माद-त्र्यवस्था' 'नाम-जप' का ही परिणाम है । इस
विस्माद अवस्था के सीकर मात्र में वह आनन्द है, जिससे मन परम
आहादित होकर अपनी चंचलता को त्याग देता है ।

१. श्री गुरु ग्रंथ साहिब, श्रासा की वार, महला १, प्रष्ठ ४६३-४६४

## सहायक ग्रंथों की सूची

## **ENGLISH**

| Adi Grantha:     | Ernest    | Trumpp   | (Wm.    | H. A    | llen and | d Co-  |
|------------------|-----------|----------|---------|---------|----------|--------|
|                  |           |          |         |         | London,  | 1877)  |
| A History of the | Punjab    | Literatu | re: M   | Iohan   | Singh.   | (Uni-  |
|                  | versity o | the Punj | ab, Lal | hore, I | Edition, | 1932). |

A Short History of the Sikhs: Teja Singh and Genda Singh.
(Orient Longmans Ltd., Bombay, Calcutta and Madras,
I Edition, 1950)

East and West: S. Radhakrishnan (George Allen and Unwin Ltd.) London, 1933).

Encyclopaedia of Religion: Edited by James Hastings Vol VI, (God in Hinduism by A. S. Gedan) (Edinburgh, 1913).

Essays in Sikhism: Teja Singh. (Sikh University Press, Lahore, 1944).

Evolution of the Khalsa, Vol I: Indubhushan Banerjee, Ist. Edition, (University of Calcutta, 1936).

Gorakhnath and Medieval Hindu Mysticism: Mohan Singh. (Published by Dr. Mohan Singh, Oriental College, Lahore, I Edition, 1936).

History of the Sikhs: J. D. Cunningham (New and Revised Edition) (Oxford University Press, 1918).

Indian Philosophy: S. Radha Krishnan, (George Allen and Unwin Ltd., London, Indian Edition, 1941).

J. R. A. S. Part XVIII: Calcutta (Fredrick Pincott)

Life of Guru Nanak Deva: Kartar Singh, (Sikh Publishing House, Amritsar, I Edition, 1937).

Philosophy of S khism: Sher Singh, (Sikh University Press, Lahore, I Edition, 1944).

The Hindu View of Life: S. Radha Krishnan, (George Allen and Unwin Ltd., London, 1937).

The Philosophy of Yogavashistha: B. L. Atreya (Theosophical Publishing House, Madras, 1937).

The Religion of the Sikhs: Dorothy Field. (Wisdom of the East Series, London, 1944).

The Quran: Mirza Abul Fazl. (G. A. Ashghar, and Co., Allahabad 1912).

The Sikh Religion (In Six Vols.): M. A. Macauliffe (At the Clarendon Press, 1909)

Transformation of Sikhism: Gokul Chand Narang (New Book Society, III Edition, 1946).

Vaishnavism, Shaivism and Minor Religious Systems: R. G. Bhandarkar, (Bhandarkar, Oriental Research, Institute; 1929)

## पंजाबी

कुम होर घारमिक लेख : साहिब सिंह (लाहीर बुक शाप, प्रथम संस्करण, १९४६ ई॰)

गुरमति अधित्रातम करम फिलासकी : रश्यीर सिंह (जानी, नाहरसिंह, गुजरांवाला, अमृतसर प्रथम संस्करण, १६५१ ई॰)

गुरमति दर्शन : शेरसिंह, (शिरोमणि गुक्द्वारा प्रवन्धक कमेटी, अमृतसर, प्रथम संस्करण, १९५१ हैं.)

गुरमित निरण्य : जोधिं (मेसर्च अतरचन्द कपूर एयड संस, अनारकली, लाहीर, छठा संस्करण, १९४५ हैं)

गुरमित भकाश : साहित्र सिंह (लाहौर बुक शाप, छठा संस्करण, १६४५ ईं०) गुरमित प्रभाकर : कान्ह सिंह (श्री गुरमत प्रेस, श्रमृतसर, तीसरा संस्करण, १६२८-२६)

गुरमित फिलासफी : प्रतापसिंह, (सिक्ख पिक्लिशिंग हाउस, श्रमृतसर, दूसरा संस्करण, १९४७ ई॰)

गुरवाणी विद्याकरण: साहित सिंह (प्रकाशक प्रोफेसर साहित सिंह, खालसा कालेज, अमृतसर, प्रथम संस्करण, १९२९ ई॰)

दस वारां सटीक: साहिव सिंह (लाहीर बुक शाप, प्रथम संस्करण,

पंजाबी भाखा विगित्रान ऋते गुरमित गिश्रान : मोहन सिंह (कस्त्री लाल एरड संस, बाजार माई सेवां, श्रमृतसर, प्रथम संस्करण, १६५२) पुरातन जनम साखी : वीर सिंह (अमृतसर, १६३१ ई०)

भट्टा दे सबैये : साहिब सिंह, (लाहीर बुक शाप, तीसरा संस्करण,

वारां : भाई गुरदास जी (शिरोमणि गुरद्वारा, प्रबन्धक कमेटी, श्रमृतसर प्रथम संस्करण, १९५२ ईं०)

श्री गुरु ग्रंथ साहिब : (नागरी लिपि में) (शिरोमिश गुरद्वारा प्रवन्धक कमेटी, श्रमुतसर, १९५१ ई०)

मुखमनी साहिब सटीक : साहिब सिह (लाहीर बुक शाप, दितीय संस्करण, १९४५ दै०)

संस्कृत

उपनिषद्: ईशाद्यस्टोत्तशतोपनिषदः (निर्ण्य सागर प्रेस, बम्बई, तृतीय संस्करण, १६२५ ई०)

(ईशाबास्य, केन, कठ, मुगडक, मागडूक्य, तैतिरीय, छान्दोग्य, वृहदारययक, श्वेताश्वतर, मैत्रायणी, सुवाल)

ऋग्वेद-संहिता : (प्रकाशक पं॰ गौरीनाथ का, व्याकरणतीर्थ, संचालक, वैदिक पुस्तकमाला, कृष्णागढ, सुल्तानगंज, भागलपुर,

प्रथम संस्करण, सं० १६८८-१६६३ वि०)

कुमार-संभव : कालिदास (श्री वेंकटेश्वर प्रेस, बम्बई, सं० १६६६ वि०) पंचदशी : विद्यारस्य स्वामी (खेमराज श्रीकृष्णदास, बम्बई, सं० १६६६ वि०) पातंजल योग-दशनम् : पतंजलि (लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ) ब्रह्मसूत्र : व्यास (निर्ण्य सागर प्रेस, बम्बई, सन् १६१५ ई०)

भक्तिसूत : नारद (गीताप्रेस, गोरखपुर, तृतीय संस्करण सं० १६६४ वि०) मनुस्मृति : मनु (टीकाकार, जनादन का) हिन्दी पुस्तक एजेंसी, २०३ हरिसन रोड, कलकत्ता, छठा संस्करण, सं० १६६३ वि०)

महाभारत : (शान्ति पर्व) (सनातन धर्म प्रेस, मुरादाबाद, १६२४ ई०) शिव-संहिता : (लक्ष्मी वेंकटेश्वर मुद्रणालय, कल्याण, वम्बई, सं० १९५२ वि०)

श्रीमद्भगवद्गीता : शांकर भाष्य (गीताप्रेस, गोरखपुर, सं० २००८ वि०) श्रीमद्भागवतमहापुराखम् : व्यास (गीताप्रेस, गोरखपुर, सं० १९६८ वि०) सांख्य-दर्शन : किल (लक्ष्मी वेंकटेश्वर प्रेस, कल्यास, बम्बई सं० १६८० वि०) सौन्दर्य-लइरी : शंकराचार्य (हितचिन्तक यंत्रालय, रामघाट, काशी

हिन्दी

उत्तरो भारत की संत-परम्परा: परशुराम चतुर्वेदी (भारतो भगडार, लीडर प्रेस, प्रयाग, प्रथम संस्करण, सं० २००८ वि०

उमेश मिश्र का भाष्या: ३६ वें हिन्दी साहित्य सम्मेलन के अवसर पर दिया गया भाष्या, सं० २००५ वि०)

कबीर : इजारी प्रसाद द्विवेदी (हिन्दी प्र'य रत्नाकर, कार्यालय, बम्बई, प्रथम संस्करण, १९४२ ई०।)

कबीर का रहस्यवाद : रामकुमार वर्मा, साहित्य-भवन प्रा॰ लिमिटेड, इलाहाबाद, चतुर्थ संस्करण, १६४१ ई॰)

क्बीर-मंथावली: सम्पादक श्यामसुन्दर दास, (इशिडयन प्रेस लिमिटेड, प्रयाग, १६२८ ई॰)

कबीर-वचनावली: सम्पादक श्रयोध्यासिंह उपाध्याय (नागरी प्रचारिया) सभा, काशी, छठा संस्करण, सं० १६८२ वि०)

कबीर साहित्य की परख : परशुराम चतुर्वेदी, भारती भगडार, इलाहानाद। कुरान और धार्मिक मतभेद : मून लेखक—मौलाना अबुल कलाम आजाद, अनुवादक—सैस्यद जहरुल हुसेन हाशिमी, (तर्जमानुल कुरान,

कार्यालय दरियागंज, दिल्ली, प्रथम संस्करण, १६३३ ई०)

गीता-रहस्य श्रथवा कर्मयोग-शास्त्र : बाल गंगाधर तिलक, (अनुवादक माधव राव सप्रे)

।प्रकाशक -तिलक बन्धु, शिमला इ।उस, मैथ्यू रोड, चौपाटी,

बम्बई ४, खुठा संस्करण, १६५८ ई०)

गोरखबानी: सम्पादक पीताम्बर दत्त बद्गध्वाल (हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग ) द्वितीय संस्करण, सं० २००३ वि०)

जायसी ग्रंथावली : रामचन्द्र शुक्ल (नागरी प्रचारिखी सभा, काशी, पंचम संस्करण २००८ वि०)

तसब्बुफ अथवा स्फीमत : चन्द्रवली पारडेय, (सरस्वती मन्दर बनारस, द्वितीय संस्करस, १६४८ ई॰)

तुलसी-दर्शन: बलदेव प्रसाद मिश्र, (द्वितीय साहित्य सम्मेलन, प्रयागः

पंचम संस्करण, २००५ वि०)

नाथ सम्प्रदाय : हजारी प्रसाद द्विवेदी (हिन्दुस्तानी एकेडमी उत्तर प्रदेश,

इलाहाबाद, प्रथम संस्करण, १६५० ई०)

भारतीय दर्शन : बलदेव उपाध्याय, (प्रकाशक पं॰ गीरी शंकर उपाध्याय, जतवर, बनारस, प्रथम संचरस, १६४२ ई॰)

भारतीय-दर्शन: सतीशचन्द्र चट्टोपाध्याय हुस्तक भा श्रीर प्रथम संस्थ

पुस्तक भारडार पटना, प्रथम संस्करस

मध्यकालीन प्रेम-साधना : परशुराम चतुर्वेदी (साहित्य भवन प्रा • लिमिटेड, इलाहाबाद द्वितीय-संस्करण, १६५७ ई०)

मोरांबाई की पदावली : परशुराम चतुर्वेदी, हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग रामचरितमानस (बालकारड) : तुलसीदास (गीताप्रेस, गोरखपुर, बीसवाँ संस्करण, सं० २००६ वि०)

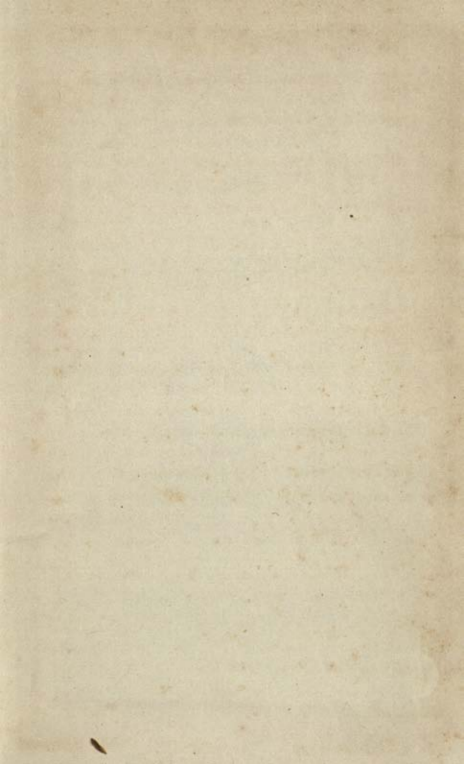
विचार सागर : निश्चलदास—(मनोरंजन छापाखाना,वम्बई,सन्१६१७ई०) संस्कृति-संगम : ज्ञितिमोहन सेन (साहित्य-भवन प्रा० लिमिटेड, इलाहाबाद, तृतीय संस्कृरस, १६५७ ई०)

मुन्दर-दर्शन : त्रिलोकीनारायण दीचित (किताव महल, जीरोरोड, इलाहाब, प्रथम संस्करण, १९५३ ई०

सुन्दर-विलास : सुन्दरदास, (खेमराज श्री कृष्णदास, बम्बई, सं० १६६७ वि०) सूफी काव्य-संग्रह : परशुराम चतुर्वेदी (हिन्दी साहित्य सम्मेलन, प्रयाग, प्रथम संस्करण, १६५८ ई०)

हिन्दी काव्य में निर्भुण सम्प्रदाय: पीताम्बर दत्त बङ्ख्वाल अनुवादक: परशुराम चतुर्वेदी (अवध पिक्लिशिंग हाउस,लखनऊ, प्रथम संस्करण) हिन्दी साहित्य का आलीचनात्मक इतिहास : रामकुमार वर्मी (रामनारायण लाल कटरा, इलाहाबाद, संशोधित और परिवर्दित संस्करण) हिन्दी साहित्य का इतिहास: रामचन्द्र शुक्ल, (नागरी प्रचारिणी समा, काशी, संशोधित और परिवर्दित संस्करण, १९६७ वि॰)

हिन्दी साहित्य की भूमिका: इजारी प्रसाद द्विवेदी (हिन्दी ग्रंथ रत्नाकर कार्यालय, वस्बई, चौथा संस्करण, १६५० ई०





cat / १११

Central Archaeological Library, NEW DELHI.

Call No. 294.553 /Mis.

Author 28398

Title\_AldIN JAUGEIA

Borrower No. | Date of Issue | Date of Return

"A book that is shut is but a block"

"A book that he ARCHAEOLOGICAL ARCHAEOLOGICAL GOVT. OF INDIA Department of Archaeology NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

5. B., 148. N. DELHI.